Vol3No1
Dec 2025
Page: 1-20

ISSN Online 3047-2458

Research article | DOI: 10.71155/besari.v3i1.155

Studi Historis dan Kodikologis Manuskrip
dan Terjemahan Al-Qur’an Abad XIII-XX di Tiongkok

Historical and Codicological Study of Koran Manuscripts
and Translations in the 13th-20th Centuries in China

Adib Afhan?

1 Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta

* adibafhanl 234@gmail.com

Abstract

This study examines the development of Islam in China through the history of
translation and the analysis of Koran manuscripts from codicological and
cultural perspectives. Using a descriptive, library-based research method with
content analysis, data were drawn from Islamic history literature, translation
history, and Koran codicological studies. The findings indicate that the
translation of the Koran into Chinese was significantly delayed due to the
intellectual isolation of Chinese Muslims, the dominance of Arabic as a sacred
language, and linguistic and cultural differences between Arabic and Chinese.
Furthermore, Koran manuscripts produced in China between the 13th and
14th centuries exhibit stylistic and structural influences from Central Asian
manuscript traditions, transmitted through Muslim migrant communities,
both orally and in manuscript copies. This study enriches Koranic studies and
Islamic historiography in East Asia by highlighting the dynamic interaction
between Islamic sacred texts and local cultural traditions.

Studi ini meneliti perkembangan Islam di Tiongkok melalui sejarah penerjemahan dan
analisis manuskrip Al-Quran dari perspektif kodikologi dan budaya. Dengan
menggunakan metode penelitian deskriptif berbasis pustaka dengan analisis isi, data
diambil dari literatur sejarah Islam, sejarah penerjemahan, dan studi kodikologi Al-
Quran. Temuan menunjukkan bahwa penerjemahan Al-Quran ke dalam bahasa
Tionghoa sangat tertunda karena isolasi intelektual Muslim Tiongkok, dominasi
bahasa Arab sebagai bahasa suci, dan perbedaan linguistik dan budaya antara bahasa
Arab dan Tionghoa. Lebih lanjut, manuskrip Al-Quran yang diproduksi di Tiongkok
antara abad ke-13 dan ke-14 menunjukkan pengaruh gaya dan struktur dari tradisi
manuskrip Asia Tengah, yang ditransmisikan melalui komunitas migran Muslim di
sepanjang Jalur Sutra, baik secara lisan maupun dalam bentuk manuskrip. Studi ini
memperkaya studi Al-Quran dan historiografi Islam di Asia Timur dengan menyoroti
interaksi dinamis antara teks-teks suci Islam dan tradisi budaya lokal.

Keywords

Chinese Islam; Codicology; Koran manuscripts; Koran translation; Al-Qur’an

Article history

Submitted: 07/06/2025; revised: 11/11/2025; accepted: 20/12/2025.

© 2025 by the author(s). This is an open-access publication under the terms
and conditions of the Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY
SA) license, https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/.

Published by PC Ikatan Sarjana Nahdlatul Ulama Ponorogo, Indonesia

https://ojisnu.isnuponorogo.org/index.php/besari/index



Besari: Journal of Social and Cultural Studies

1. PENDAHULUAN

Masuknya Islam ke wilayah Tiongkok/China tidak dapat dilepaskan dari
hubungan perdagangan internasional yang telah terjalin antara Tiongkok, Arab,
dan Persia jauh sebelum kemunculan Islam. Jalur perdagangan darat dan laut yang
menghubungkan Asia Timur dengan Timur Tengah menjadi medium utama
perjumpaan budaya, agama, dan intelektual antara masyarakat Tionghoa dan
komunitas Muslim. Sejak masa Dinasti Tang (618-907 M), aktivitas perdagangan ini
semakin intensif, ditandai dengan meningkatnya kehadiran para pedagang Arab
dan Persia di pelabuhan-pelabuhan penting Tiongkok (Lei, 2017; Wekke & Rusdan,
2017; Najamuddin, 2016). Melalui jaringan perdagangan tersebut, komunitas
Muslim mulai menetap dan berinteraksi dengan masyarakat lokal, yang kemudian
membuka ruang bagi hadirnya praktik keagamaan Islam, termasuk penggunaan
dan transmisi teks-teks keislaman seperti Al-Qur’an. Perkembangan peradaban
Islam di Tiongkok bermula pada masa Dinasti Tang (618-907 M), yang ditandai
dengan meningkatnya kunjungan para pedagang Arab dan Persia ke pelabuhan-
pelabuhan di wilayah tersebut (Najamuddin, 2016; Beheshti et al., 2024). Sumber
lain juga mencatat bahwa dalam rentang waktu 147 tahun, yakni antara tahun 651
M hingga 798 M, bangsa Arab telah mengirim lebih dari 37 delegasi ke Tiongkok
(Ye et al., 2024).

Berdasarkan riwayat dan bukti lainnya, kemungkinan para utusan-utusan
tersebut ataupun para imigran komunitas Muslim membawa terkait salinan Al-
Qur’an yang dibawa ke Tiongkok oleh imigran komunitas Muslim itu muncul dari
tradisi cerita masyarakat Salar di Qinghai, Tiongkok (Chang, 1987; Muhsin, 2007).
Dengan inilah kemungkinan bahwa terdapat asal mula hadirnya manuskrip Al-
Qur’an yang berada di Tiongkok. Studi tentang manuskrip Al-Qur’an Tiongkok
atau Mandarin masih jarang ditemukan oleh koleksi barat dan hanya diketahui oleh

para ahli naskah Islam.

Dalam konteks penerjemahan Al-Qur'an, sejak awal peradaban Islam di
Tiongkok hingga memasuki awal abad ke-20, proses penerjemahan Al-Qur'an ke
dalam bahasa Tionghoa tidak mengalami perkembangan yang signifikan. Hal ini
dipengaruhi oleh berbagai faktor, salah satunya adalah doktrin i’jaz
(ketidakterbandingan Al-Qur'an) yang menetapkan bahasa Arab sebagai lingua
sacra (bahasa sakral/suci). Keyakinan bahwa Al-Qur'an tidak dapat ditandingi, baik
dari segi kebahasaan maupun keindahan estetikanya, menimbulkan penolakan

terhadap upaya penerjemahannya (Broomhall, 2007). Akibatnya, umat Muslim di



Adib Afhan | Studi Historis dan Kodikologis Manuskrip dan Terjemahan Al-Qur’an Abad XI11I-XX di Tiongkok

Tiongkok lebih banyak mengandalkan transmisi lisan dan tafsir berbasis bahasa
Arab daripada menerjemahkan Al-Qur'an secara utuh ke dalam bahasa Tionghoa,

Mandarin, atau bahasa lokal lainnya.

Struktur sintaksis yang kompleks pada bahasa Arab, penggunaan gaya retoris,
serta kekayaan bahasa figuratif dalam Al-Qur'an sulit untuk dipertahankan dalam
terjemahan. Hal ini diperparah oleh ketidaksepadanan linguistik antara bahasa
Arab dan bahasa Tionghoa yang memiliki sistem tata bahasa dan karakter yang
sangat berbeda (Royani & Mahyudin, 2021). Oleh karena itu, banyak penerjemah
harus mencari titik tengah antara modifikasi bahasa sasaran dan pemeliharaan
makna asli teks. Meski terdapat kendala dalam menerjemahkan Al-Qur’an dalam
bahasa Tionghoa, hadirnya Islam menghasilkan berbagai bentuk upaya dalam
menerjemahkan Al-Qur’an, seperti sarjana Muslim yang belajar ke Timur Tengah
untuk memperdalam Ilmu Al-Qur’an seperti Ma Jian dan Wang Jingzhai. Mereka
berupaya dalam mengartikan Al-Qur'an ke dalam bahasa Mandarin dengan
merujuk pada sumber-sumber tafsir-tafsir klasik dan berbagai sumber pendukung
lainnya lalu kemudian berupaya menyesuaikan ajaran agama Islam dengan tradisi
intelektual Tiongkok (Huda, 2020).

Meskipun sejumlah penelitian telah membahas sejarah Islam di Tiongkok,
kajian mengenai penerjemahan Al-Qur’an dan manuskrip Al-Qur’an di wilayah
tersebut masih cenderung terpisah dan terbatas pada aspek tertentu. Studi-studi
terdahulu umumnya menitikberatkan pada sejarah masuknya Islam atau pada
kajian terjemahan Al-Qur'an secara linguistik, sementara penelitian tentang
manuskrip Al-Qur’an di Tiongkok lebih banyak difokuskan pada deskripsi koleksi
tanpa mengaitkannya dengan konteks penerimaan dan adaptasi Al-Qur’an dalam
budaya lokal. Selain itu, kajian yang mengintegrasikan analisis historis
penerjemahan Al-Qur'an dengan kajian kodikologi manuskrip dalam satu
kerangka analisis yang komprehensif masih relatif jarang ditemukan. Oleh karena
itu, terdapat celah penelitian (research gap) dalam memahami secara utuh
bagaimana tradisi penerjemahan dan produksi manuskrip Al-Qur’an di Tiongkok
berkembang secara paralel dan saling memengaruhi dalam konteks sosial dan

budaya setempat.

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) dengan
pendekatan yang digunakan adalah pendekatan deskriptif. Metode penelitian yang
digunakan adalah metode content analysis dengan referensi berasal dari literatur
yang terkait dengan literatur terkait terjemahan dan manuskrip Al-Qur’an di

Tiongkok.



Besari: Journal of Social and Cultural Studies

2. HASIL DAN PEMBAHASAN
2.1. Sejarah dan Dinamika Al-Qur’an di Tiongkok

Sebelum memasuki sejarah perkembangan Al-Qur’an, perlu diketahui sedikit
terkait bagaimana Islam masuk ke wilayah Tiongkok. Tentunya akan ada
hubungan dengan awal munculnya manuskrip Al-Qur’an yang ditemukan di
Tiongkok serta bagaimana proses perkembangan penerjemahan Al-Qur’an yang
ada di sana. Menurut Broomhall (2007) dalam karyanya Islam in China: A Neglected
Problem, interaksi antara masyarakat Tiongkok dan Arab telah berlangsung sejak
abad ke-5 M, jauh sebelum munculnya agama Islam. Pada masa Dinasti Wei (386—
535 M), utusan dari Persia pertama kali mengunjungi Tiongkok. Berdasarkan
catatan resmi Chinese Chronicles, hubungan antara pemerintahan Tiongkok dan
bangsa Arab berawal dari aktivitas perdagangan. Pada abad ke-5 M, kapal dagang
Tiongkok telah mencapai wilayah Teluk Persia, termasuk muara Sungai Efrat dan
Tigris. Seiring berkembangnya hubungan ekonomi, masyarakat Arab mulai
menampung dan memperdagangkan barang-barang produksi Tiongkok. Bahkan,
sebelum Islam menyebar di kalangan orang Arab, mereka dan bangsa Persia telah
memiliki hubungan dagang yang erat dengan Kekaisaran Tiongkok, dan sebagian

dari mereka telah menetap di wilayah tersebut (Broomhall, 2007).

Menurut sebuah teori, Islam pertama kali masuk ke Tiongkok pada masa
Dinasti Tang. Berdasarkan catatan sejarah dari masa kekuasaan Dinasti Tang (618-
906 M), tercatat bahwa hubungan diplomatik antara dunia Islam dan Kekaisaran
Tiongkok pertama Kkali terjalin pada masa ini (Lei, 2017). Pada tahun 651 M,
Khalifah Utsman bin Affan mengirim Sa’ad ibn Abi Waqqas sebagai utusan resmi
dari Kekhalifahan Islam untuk bertemu dengan Kaisar Yong Hui di Tiongkok.
Kedatangan utusan ini disambut dengan penuh kehormatan dan kemeriahan di
kota Sianfu. Setelah mendapatkan izin dari Kaisar untuk menyebarkan ajaran
Islam, Sa’ad ibn Abi Waqqas segera mendirikan sebuah masjid. Di samping masjid
tersebut, dibangun pula sebuah menara setinggi 36 meter. Masjid ini menjadi
masjid pertama yang dibangun di Tiongkok sekaligus masjid pertama yang berdiri
di luar wilayah Arab (Najamuddin, 2016; Ye et al., 2024).

Islam mulai masuk dan menyebar di wilayah daratan Tiongkok melalui dua
jalur utama, yakni perdagangan dan perkawinan, yang dikenal sebagai bagian dari
proses asimilasi budaya. Para pedagang Arab yang datang ke Tiongkok pada masa
itu menyebarkan Islam melalui dua jalur perdagangan, yaitu Jalur Darat dan Jalur

Laut. Bahkan sebelum munculnya Islam, para pedagang Arab dan Persia telah



Adib Afhan | Studi Historis dan Kodikologis Manuskrip dan Terjemahan Al-Qur’an Abad XI11I-XX di Tiongkok

menjalin hubungan dagang dengan bangsa Tionghoa melalui jalur laut (Beheshti et
al., 2024). Ini sejalan dengan kebiasaan masyarakat Arab yang kerap melakukan
perjalanan jauh untuk berdagang. Jalur Laut inilah yang menjadi gerbang awal
masuknya Islam ke Tiongkok. Pada masa Dinasti Tang, Song, Yuan, dan Ming, jalur
perdagangan laut terus dimanfaatkan oleh komunitas Muslim yang mayoritas
berasal dari kalangan pedagang Arab dan Persia. Melalui jalur tersebut, Islam mulai
berkembang dan menyebar di daratan Tiongkok (Igbal, 2018). Tanda-tanda
kegiatan niaga dan keislaman para pedagang tersebut dapat dikenali dari berbagai
peninggalan sejarah, seperti keberadaan masjid di Guangzhou serta makam-
makam dengan ukiran tulisan Arab, hal ini juga berkemungkinan bahwa para

saudagar Arab pada saat itu juga membawa salinan Al-Qur’an untuk dibaca.

Sejarah perkembangan penerjemahan Al-Qur'an di Tiongkok tidak dapat
dipisahkan dari keberadaan dan fungsi manuskrip Al-Qur’an sebagai medium
utama transmisi teks suci sebelum munculnya terjemahan tertulis dalam bahasa
Mandarin. Keterlambatan penerjemahan Al-Qur'an menunjukkan bahwa
manuskrip berbahasa Arab, baik yang dibawa oleh komunitas Muslim imigran
maupun yang diproduksi secara lokal memegang peranan sentral dalam praktik
keagamaan dan pendidikan Islam di Tiongkok. Manuskrip tersebut tidak hanya
berfungsi sebagai teks bacaan ritual, tetapi juga sebagai rujukan otoritatif dalam
pengajaran agama yang bersifat elitis dan terbatas pada kalangan tertentu. Kondisi
ini menjelaskan mengapa penerjemahan baru berkembang ketika terjadi perubahan
struktur intelektual Muslim Tionghoa pada awal abad ke-20, yaitu meningkatnya
akses terhadap pendidikan Islam di luar negeri serta kebutuhan untuk memperluas
pemahaman Al-Qur’an di kalangan masyarakat Muslim awam. Dengan demikian,
perkembangan penerjemahan Al-Qur’an di Tiongkok mencerminkan pergeseran
dari budaya manuskrip yang bersifat terbatas menuju budaya teks terjemahan yang
lebih inklusif, sekaligus menandai transformasi dalam cara Al-Qur’an diakses dan

dipahami dalam konteks sosial-budaya Tionghoa.

2.2. Manuskrip Al-Qur’an di Tiongkok

Penelitian mengenai manuskrip Al-Qur’an Tionghoa masih jarang ditemukan
oleh koleksi barat dan hanya diketahui oleh para ahli naskah Islam. Manuskrip Al-
Qur’an di Tiongkok diakuisisi oleh Alfred Chester baru pada tahun 1953 dan 1962,
berupa dua bagian Al-Qur’an berbahasa Mandarin dan tersimpan di perpustakaan

Chester Beatty, Dublin, kemudian empat jilid manuskrip lainnya berada di British



Besari: Journal of Social and Cultural Studies

Library. Manuskrip inilah yang baru masuk ke Eropa beberapa dekade terakhir
(Fraser, 2022).

Sangat sedikit sekali tulisan mengenai tulisan Al-Qur’an di Tiongkok dan
pengaruh latar belakangnya yang informatif dan berharga oleh Tim Stanley dalam
salah satu katalog Koleksi Nasser D. Khalili merupakan bentuk contoh yang langka.
Beberapa diskusi bermanfaat telah dilakukan dalam publikasi oleh galeri
komersial. Pembahasan tersebut menunjukkan bahwa terdapat pengaruh tradisi
manuskrip Ilkhanid pada Al-Qur’an di Tiongkok. Hal ini membuktikan bahwa
terdapat kekuatan pengaruh selama periode dinasti Ming dan setelahnya (Wang,
2022).

Selanjutnya, tulisan Al-Qur’an di Tiongkok dan pengaruh latar belakangnya,
dilihat dari sejarah, komunitas muslim telah ada di Tiongkok pada awal keislaman,
mayoritas mereka adalah imigran yang bekerja sebagai pedagang di daerah pesisir
dan sepanjang jalur sutera. Kemungkinan komunitas ini memiliki salinan pribadi
Al-Qur’an untuk dibaca dan disimpan di tempat ibadah yang berkemungkinan
dibawa dari Timur Tengah (Najamuddin, 2016). Akan tetapi, pendapat itu hanya
sebatas spekulasi hingga saat ini. Manuskrip Al-Qur’an tertua secara pasti baru
ditemukan pada abad 15, yaitu manuskrip yang ditemukan di Khan Baliq (Beijing)
tahun 1401 sebanyak 30 jilid dan manuskrip lain yang ditemukan di Yunnan pada
tahun 1473.

A. Kodikologi Al-Qur’an dari Tiongkok

Sebagian besar manuskrip Al-Qur'an yang berasal dari Tiongkok dijilid
dalam format 30 Jilid, masing-masing untuk satu juz (bagian). Format 30 jilid
ini berlaku sepanjang Dinasti Ming dan Qing. Sebagian besar manuskrip
memiliki ukuran yang cukup standar, dengan halaman setinggi 24 hingga 30
cm dan lebar 17 hingga 24 cm. Setiap jilid dalam format 30 bagian biasanya
berisi 50 hingga 60 halaman yang terbuat dari kertas tebal berlapis-lapis.
Umumnya, ada lima hingga tujuh baris tulisan besar dengan jarak luas di setiap
halaman, sementara halaman pembuka yang dihiasi iluminasi biasanya hanya

memiliki tiga baris per halaman (Fraser, 2022).

Inovasi paling mencolok adalah pengembangan skrip Tiongkok (al-khatt as-
sini), sebuah bentuk hibriditas kaligrafi Arab yang menggunakan teknik kuas
Tiongkok (Curtis, 2020). Skrip ini dicirikan oleh sapuan garis yang dinamis—



Adib Afhan | Studi Historis dan Kodikologis Manuskrip dan Terjemahan Al-Qur’an Abad X111-XX di Tiongkok

"slender ankles and fat feet"—yang mengadaptasi struktur karakter Hanzi ke
dalam huruf Arab (Curtis, 2020). Selain itu, studi modern melalui pendekatan
kodikologis melihat manuskrip ini bukan sekadar carrier teks, melainkan objek
venerasi yang memiliki agensi sosial dalam komunitas Muslim sebagai

minoritas (Kooria, 2022).

Dari segi tulisan kaligrafi yang paling umum dapat dengan jelas dikenali
yaitu dari skrip muhaqqaq. Meskipun sering kali memiliki beberapa ciri khas
yang unik. Salah satu ciri khasnya adalah bentuk huruf yang cenderung
horizontal, dengan garis-garis bawah huruf yang rata, lurus, dan memanjang
seperti pada huruf ra, za, waw yang memiliki lengkung vertikal yang

memanjang seperti pada kalimat bismillah, sebagaimana dalam Gambar 1.

1L
il
Yoo
B R o IR I %
e

- X o |‘
: 1
»»—éﬁangn

Gambar 1. Pigments and gold on paper, 25 x 17.5 cm, China, dated 1013/1605.
The Nasser D. Khalili Collection of Islamic Art.

Terdapat manuskrip yang kaligrafinya mudah terbaca, akan tetapi
sebagian yang lain kaligrafi dengan gaya yang rumit sehingga sulit terbaca.
Adakalanya kaligrafi nya mirip dengan epigrafi Arab yang banyak digunakan
pada kerajinan logam, kayu, dan porselen Tiongkok pada abad-15 hingga abad-
19. Desain arketipe standar seperti di atas digunakan secara luas pada Al-
Qur’an Tionghoa. Model kodikologi standar seperti ini juga digunakan selain
pada manuskrip Al-Qur’an seperti buku, manuskrip hadis, teks-teks sufi serta
teks lainnya (Fraser, 2022). Kekhasan terdapat dalam hiasan dekorasi yang
menampilkan lingkaran yang terpotong secara geometris dan beberapa hiasan
geometris dan tumbuhan dengan desain yang mirip dengan halaman teks
pembuka yang bercahaya. Desain lainnya terdapat penanda nomor ayat yang
ditandai dengan bunga mawar bercahaya yang menandai pembagian ayat, dan

lokasi dalam teks di mana sujud diperlukan umumnya ditandai di margin



Besari: Journal of Social and Cultural Studies

dengan kata sujud dikelilingi oleh perangkat kecil yang menyala, sebagaimana

dalam Gambar 2.

Gambar 2. Pigments and gold on paper, 29.8 x 21 cm, China, 16th-18th
century. Kuwait, The Tareq Rajab Museum, TSR-MS-115.

Manuskrip Mushaf Al-Qur'an di Tiongkok juga memiliki halaman
pembuka dan penutup yang dihiasi dengan bingkai geometris, sebagaimana
dalam Gambar 3. Pola yang paling sering digunakan adalah bintang berujung
enam, yang terbentuk dari saling tumpang tindihnya dua segitiga sama sisi. Di
sekelilingnya, terdapat enam lingkaran yang saling berpotongan, menciptakan
bentuk segi enam di tengah dengan sisi yang melengkung ke dalam. Celah-
celah di antara pola tersebut dihiasi dengan motif tumbuhan yang berliku-liku,

menambah keindahan desainnya.

Gambar 3. Halaman pembuka dan penutup

Terdapat keseragaman ataupun kesamaan yang kuat dalam format, desain,
dekorasi, iluminasi, dan lainnya terhadap manuskrip Al-Qur’an yang dibuat di
Tiongkok dari awal abad 15 sampai abad 17. Hal yang membuat menonjol dari

kemunculan manuskrip ini adalah kesamaan desainnya, jumlah manuskrip



Adib Afhan | Studi Historis dan Kodikologis Manuskrip dan Terjemahan Al-Qur’an Abad XI11I-XX di Tiongkok

yang sangat banyak dimana desain tersebut muncul dan rentang waktu yang
panjang selama desain itu digunakan. Selama berabad-abad, desain dan cara
penulisan manuskrip Islam di Tiongkok tetap hampir sama, menunjukkan
betapa kuatnya tradisi konservatif dalam produksi manuskrip di sana. Para
juru tulis, seniman hias, dan penjilid buku terus mengikuti teknik dan gaya
yang telah digunakan sejak awal tanpa banyak perubahan (Fraser, 2022). Hal
ini bisa dimengerti karena umat Muslim di Tiongkok merupakan kelompok
minoritas yang terisolasi dari perkembangan pembuatan manuskrip di pusat-
pusat Islam yang lebih maju, seperti di Iran dan wilayah lain. Karena
keterbatasan kontak dengan dunia luar, mereka tetap mempertahankan cara
lama dalam membuat manuskrip, tanpa banyak dipengaruhi oleh inovasi dari

tempat lain.

Keseragaman format, desain, iluminasi, dan gaya penulisan manuskrip Al-
Qur’an di Tiongkok dari abad ke-15 hingga ke-17 tidak hanya dapat dipahami
sebagai persoalan teknis kodikologis, tetapi juga mencerminkan fungsi sosial
dan konteks produksi manuskrip tersebut. Dalam konteks komunitas Muslim
sebagai kelompok minoritas di Tiongkok, manuskrip Al-Qur'an berfungsi
sebagai simbol identitas keagamaan sekaligus sarana pelestarian tradisi Islam
yang otoritatif. Produksi manuskrip yang relatif seragam menunjukkan adanya
upaya menjaga stabilitas makna dan legitimasi teks suci di tengah keterbatasan
akses terhadap pusat-pusat keilmuan Islam global. Selain itu, keterlibatan
kalangan Muslim elite, masjid, dan tokoh berpengaruh dalam produksi
manuskrip mengindikasikan bahwa mushaf Al-Qur’an tidak hanya digunakan
untuk keperluan ritual, tetapi juga berperan sebagai objek prestise religius dan
representasi keberlanjutan tradisi Islam di lingkungan sosial-budaya Tiongkok.
Dengan demikian, kodikologi manuskrip Al-Qur’an di Tiongkok merefleksikan
relasi antara teks, kekuasaan simbolik, dan strategi kultural komunitas Muslim

dalam mempertahankan identitas keagamaannya.

B. Faktor Pengaruh terhadap Manuskrip Al-Qur’an di Tiongkok

Sebagaimana telah disebutkan sebelumnya, terdapat hubungan antara
gaya dan format Al-Qur'an yang dibuat Tiongkok dengan manuskrip yang
dibuat di Iran dan Irak pada abad ketiga belas dan keempat belas, khususnya
pada masa pemerintahan Ilkhanid. Meskipun terdapat hubungan, terdapat

kesamaan khas yang mirip antara Al-Qur’an China dan Al-Qur’an yang berasal



Besari: Journal of Social and Cultural Studies

10

dari Asia Tengah. Seperti Al-Qur’an tiga puluh jilid dengan glosarium
interlinear Persia dan Turki Timur yang ada di perpustakaan John Rylands,
Manchester (Baarda, 2018). Al-Qur'an dua jilid bertarikh 1337 dengan
terjemahan interlinear changtai yang disimpan di perpustakaan Astan al-Quds,
Al-Qur'an di museum koleksi Khalili London, Al-Qur’an di Museum Seni

Metropolitan, New York, dan Al-Qur’an lainnya.

Persamaan terletak pada penggunaan desain geometris yang berdasarkan
lingkaran yang berpotongan dengan jelas, serta aspek iluminasi lainnya. Bentuk
bundar geometris tidak hanya digunakan pada mushaf Al-Qur’an Tiongkok,
tetapi desain ini juga ditemukan di Al-Qur’an John Ryland. Dengan demikian,
menemukan kesamaan kesamaan yang erat antara Al-Qur’an Asia Tengah dan
jenis huruf standar pada abad 15. Kaitan lebih lanjut antara tradisi Asia Tengah
dan aksara yang digunakan dalam Al-Qur'an Tiongkok ditemukan dalam
epigrafi ubin arsitektur Asia Tengah abad keempat belas. Aksara pada bagian-
bagian tambahan dalam Al-Qur'an Tiongkok, seperti prasasti dalam bundaran
pembukaan dan judul surah, sangat mirip dengan sejumlah prasasti dalam
aksara kursif pada ubin makam Tugluq Temur di Almaliq dan beberapa
bangunan abad keempat belas kompleks Shah Zinda di Samarkand tahun 1334-
1335 (Baarda, 2018).

Dengan demikian, menurut Marcus Fraser dalam penelitiannya
menjelaskan bahwa format atau desain manuskrip Al-Qur’an di Tiongkok
banyak dipengaruhi oleh desain Al-Qur’an dengan gaya desain Al-Qur’an di
Asia Tengah. Ia juga menjelaskan bahwa perkembangan di Tiongkok tidak
hanya didasarkan pada ingatan tentang gaya penulisan buku (kodikologi) yang
dihafal tanpa kehadiran fisiknya, tetapi juga dipengaruhi oleh salinan buku asli
yang dibawa oleh Muslim dari Asia Tengah ketika mereka bermigrasi ke
Tiongkok pada masa itu. Hal ini wajar terjadi karena pada periode
pemerintahan Chinggisid, Ilkhanid, dan Dinasti Yuan, ada banyak
perpindahan penduduk dalam jumlah besar, yang memungkinkan buku-buku
fisik ikut berpindah tempat (Fraser, 2022).

Referensi lain terkait salinan Al-Qur’an yang dibawa ke Tiongkok oleh
imigran komunitas Muslim itu muncul dari tradisi cerita masyarakat salar di
Qinghai, Tiongkok. Menurut tradisi lisan mereka, para leluhur Salar melakukan
perjalanan dengan menunggang unta putih, sambil membawa tiga benda

penting: wadah berisi air, tanah dari kampung halaman mereka, dan sebuah



Adib Afhan | Studi Historis dan Kodikologis Manuskrip dan Terjemahan Al-Qur’an Abad XI11I-XX di Tiongkok

salinan Al-Qur'an. Mereka menempuh perjalanan panjang menyusuri Jalur

Sutra hingga akhirnya tiba di wilayah Xunhua, Qinghai.

Bukti lain yang menunjukkan keberadaan Al-Qur'an Asia Tengah di
Tiongkok pada abad 13-14 yaitu berupa foto manuskrip Al-Qur’an yang
ditemukan pada abad ke 20 yang terdapat dalam karya Michael Dillon tentang
Muslim Tiongkok. Teks ini membahas kemungkinan keberadaan Al-Qur'an
dari Asia Tengah pada abad ke-13/14 di Tiongkok. Bukti fisik yang mendukung
hal ini berupa foto manuskrip Al-Qur'an yang ditemukan di Xinjiang pada abad
ke-20 (Spiessens, 2023). Foto tersebut terdapat dalam karya Michael Dillon
tentang Muslim Tiongkok. Gaya kaligrafi, iluminasi, dan terjemahan interlinear
dalam manuskrip ini memiliki kemiripan dengan Al-Qur'an Asia Tengah tahun
1337 yang tersimpan di Perpustakaan Astan Quds. Kesamaan ini menunjukkan
adanya hubungan budaya dan kesinambungan tradisi penyalinan Al-Qur'an
antara Asia Tengah dan Tiongkok (Dillon, 1999).

Dari beberapa sumber di atas, Manuskrip Al-Qur'an di Tiongkok
tampaknya dibuat untuk masyarakat Muslim yang kaya, masjid-masjid, serta
seorang Muslim yang berpengaruh dalam sistem pemerintahan Tiongkok.
Untuk manuskrip Al-Qur’an, desainnya mengikuti gaya khas manuskrip dari
Asia Tengah pada akhir abad ke-13 dan ke-14 yang dibawa oleh imigran
Muslim yang datang ke Tiongkok. Pengaruh gaya arketipe Asia Tengah meluas
ke seluruh Tiongkok, dari Gansu di Barat Laut, ke kota-kota Timur seperti

Khanbaliq (Beijing) dan Jinan, dan di provinsi Yunnan di Tenggara.

2.3. Penerjemahan Al-Qur’an di Tiongkok

Islam di Tiongkok telah ada sejak lama, sehingga agak mengejutkan bahwa
terjemahan Al-Qur’an baru muncul pada tahun 1927. Wing Tsit Chan berpendapat
sebab keterlambatan penerjemahan ke dalam bahasa mandarin adalah karena
keterasingan para intelektual Muslim Tionghoa dari dunia luar serta dominasi
bahasa Arab dalam tradisi Islam. Hal ini menyebabkan Al-Qur’an sulit diakses oleh
Muslim Tionghoa, yang banyak mengadopsi bahasa dan adat Tionghoa. Sebelum
adanya terjemahan lengkap, ayat-ayat Al-Qur'an lebih mengandalkan kutipan

literatur Islam dalam bentuk parafrasa atau dalam karya tafsir berbahasa Arab.

Kendala linguistik dan budaya juga menjadi tantangan utama dalam

penerjemahan Al-Qur'an ke bahasa Tionghoa. Struktur sintaksis bahasa Arab yang

11



Besari: Journal of Social and Cultural Studies

kompleks, penggunaan gaya retoris, serta kekayaan bahasa figuratif dalam Al-
Qur'an sulit untuk dipertahankan dalam terjemahan. Hal ini diperparah oleh
ketidaksepadanan linguistik antara bahasa Arab dan bahasa Tionghoa yang
memiliki sistem tata bahasa dan karakter yang sangat berbeda. Oleh karena itu,
banyak penerjemah harus mencari titik tengah antara modifikasi bahasa sasaran

dan pemeliharaan makna asli teks.

Selain itu aspek lisan (orality) dalam teks dan transmisi Al-Qur'an juga menjadi
faktor yang berpengaruh dalam proses penerjemahan. Dalam tradisi Islam,
pembacaan Al-Qur'an secara lisan merupakan bagian yang tak terpisahkan dari
pengalaman keagamaan umat Muslim. Akan tetapi di Tiongkok, proses transmisi
lisan sering kali tidak akurat karena kurangnya pengajar yang menguasai bahasa
Arab dengan baik. Hal ini menyebabkan banyak pemuka agama Islam (ahdngs) di
Tiongkok melafalkan ayat-ayat Al-Qur'an dengan pelafalan yang sulit dipahami.

Pada awal abad ke-20, dua terjemahan Al-Qur'an yang dilakukan oleh non-
Muslim Tionghoa diterbitkan. Yang pertama adalah Kélinjing (WB#E) oleh LY
Tiézhéng (F##¥) pada tahun 1927, yang diterjemahkan dari bahasa Inggris dan
Jepang. Yang kedua adalah Hanyi Giildnjing (155% 7 BI#E) oleh Ji Juémi (42 %) pada
tahun 1931. Namun, kedua terjemahan ini tidak mendapatkan perhatian besar dari
komunitas Muslim karena tidak dibuat oleh Muslim sendiri dan dianggap tidak

mencerminkan pemahaman Islam yang akurat (Spira, 2005).

Terjemahan baru muncul pada tahun 1932 ketika sudah mulai banyak sarjana
Muslim di Tiongkok pergi dan belajar ke Timur Tengah untuk memperdalam ilmu
agama Islam dan mulai berupaya untuk menerjemahkan Al-Qur’an ke bahasa
Tionghoa. Seperti terjemahan yang dibuat oleh seorang Muslim Tionghoa yang
merupakan lulusan Universitas Al-Azhar Mesir yang bernama Wang Jingzhai
dengan judul Giildnjing yijié. Terjemahan ini mengalami revisi pada tahun 1943 dan
1946, di mana versi awal menggunakan bahasa Tionghoa klasik (wényin 3 F) dan
versi berikutnya menggunakan bahasa Tionghoa modern (bdihua H7F). Perubahan
ini mencerminkan pergeseran dalam pendekatan penerjemahan di kalangan

Muslim Tionghoa.

Penerjemahan Al-Qur'an terus berkembang setelah tahun 1950-an, terutama
dengan munculnya terjemahan standar Gulanjing (i(FH##€) oleh M3 Jian (J5E),
yang pertama kali diterbitkan sebagian pada tahun 1949-1951 dan kemudian secara
lengkap pada tahun 1981. Terjemahan ini menjadi salah satu rujukan utama bagi

Muslim Tionghoa dan banyak digunakan dalam studi Islam di Tiongkok hingga

12



Adib Afhan | Studi Historis dan Kodikologis Manuskrip dan Terjemahan Al-Qur’an Abad XI11I-XX di Tiongkok

saat ini. Pada tahun 1988, Lin Song (##2) menerbitkan terjemahan Al-Qur'an dalam
bentuk berima, Glldnjing yunyi (<), yang berusaha mempertahankan
aspek estetika teks aslinya. Pada tahun 1989, Téng Daozhang (41 %), seorang
Muslim Tionghoa-Amerika, menerbitkan terjemahan dengan bahasa yang lebih
modern dan mudah dipahami (Spira, 2005). Upaya ini menunjukkan bahwa
penerjemahan Al-Qur'an di Tiongkok tidak hanya berkembang dalam hal jumlah,

tetapi juga dalam pendekatan dan metodologi yang digunakan.

Data historis mengenai keterlambatan dan perkembangan penerjemahan Al-
Qur’an di Tiongkok dapat dipahami lebih komprehensif melalui perspektif teori
linguistik penerjemahan. Perbedaan tipologis antara bahasa Arab dan bahasa
Tionghoa menempatkan penerjemahan Al-Qur’an dalam konteks apa yang oleh
teori penerjemahan disebut sebagai penerjemahan lintas sistem bahasa (cross-
linguistic and cross-cultural translation), di mana kesepadanan formal sulit dicapai
secara langsung. Dalam kerangka teori kesepadanan dinamis (dynamic equivalence),
para penerjemah Al-Qur'an di Tiongkok dihadapkan pada dilema antara
mempertahankan struktur dan nuansa retoris teks sumber dengan kebutuhan
untuk menghasilkan teks sasaran yang dapat dipahami oleh pembaca Mandarin.
Pilihan penerjemah seperti Wang Jingzhai dan M4 Jian menunjukkan strategi
domestikasi yang terbatas, yakni upaya menyesuaikan makna Al-Qur’an dengan
struktur bahasa Tionghoa tanpa menghilangkan otoritas teks sumber. Dengan
demikian, perkembangan penerjemahan Al-Qur’an di Tiongkok tidak hanya
merefleksikan proses alih bahasa, tetapi juga negosiasi linguistik dan ideologis
antara kesetiaan terhadap teks Arab dan kebutuhan komunikasi keagamaan dalam

konteks budaya Tionghoa.

A. Tokoh-Tokoh Penerjemah Al-Qur’an di Tiongkok

Pemilihan bagian yang akan dianalisis secara mendalam didasarkan
kriteria yang terkait bentuk dan isi teks aslinya. Hal ini bertujuan untuk
memberi sampel dari berbagai jenis terjemahan dalam Al-Qur’an. Terdapat
beberapa tokoh penerjemah Al-Qur’an yang dianalisis secara signifikan, karena
teks lainnya hanya sedikit yang dibahas. Berikut ini adalah tokoh-tokoh yang

berpengaruh dalam penerjemahan Al-Qur’an di Tiongkok:

Pertama, Ma Jian. Terjemahan Al-Qur’an dalam bahasa Tionghoa paling
sering di gunakan adalah terjemahan yang di tulis oleh M4 Jian (1906-1978). Ma

Jian merupakan Profesor Bahasa Arab di Universitas Beijing tahun 1946.

13



Besari: Journal of Social and Cultural Studies

14

Terjemahan Al-Qur’an ini memiliki pengaruh terhadap dunia intelektual
Muslim terkhusus di Tiongkok. Ma Jian menempuh pendidikan di Universitas
Al-Azhar di Mesir selama 8 tahun (1931-1937). Kemudian memulai penulisan
terjemahan ini dimulai Tahun 1937 sampai 1945. Terjemahan ini diupayakan
diterbitkan di Beijing pada tahun 1948 tetapi belum berhasil. Akhirnya tahun
1949 terjemahan Al-Qur'an dan buku-buku tulisannya bisa diterbitkan di
Héshangwn Printing House di bawah Departemen Penerbitan Universitas Beijing
yang diberi judul Guilinjing shangce (HR#E) L) (Spira, 2005). Kemudian
penerbitan di lanjutkan oleh Badan Resmi Asosiasi Islam Tiongkok dari 1957
hingga 1978.

Terjemahan versi lengkapnya diterbitkan oleh Zhonggud shéhui kexué
chiibdnshe yaitu sebuah badan resmi Asosiasi Islam Tionghoa pada tahun 1981.
M4 Jian melakukan penelitian secara mendalam dengan merujuk pada Tafsir-
tafsir terkenal seperti Tafsir al-Baydawi, Tafsir al-Tabari, Tafsir al-Razi, dan yang
lainnya. Hal yang menarik dari terjemahan ini juga berpedoman dari
terjemahan Al-Qur’an bahasa Inggris karya Yusuf Ali dan Picthall. Dalam
pengantarnya Ma Jian menggunakan prinsip dalam menerjemahkan Al-

Qur’an:

BAERGEANREE, JeREE, WB, Wl fEREBROReE, RECER, M.,
ZR8%  (Ketika saya menerjemahkan, saya berusaha untuk setia, jelas, dan lancar; ketika

saya menulis komentar, saya tidak berani memaksakan atau merekayasa interpretasi)

Dalam proses penerjemahannya, Md Jian melakukan penelitian mendalam
dan merujuk pada berbagai Tafsir Al-Qur'an terkenal seperti Tafsir al-Baydawt,
Tafsir al-Tabari, Tafsir al-Razi, serta lainnya. Yang menarik, ia juga
menggunakan terjemahan bahasa Inggris dari Yusuf Ali dan Pickthall sebagai
bahan referensi tambahan. Terjemahan Al-Qur’an ini mendapat apresiasi dari
berbagai kalangan karena kesesuaian antara unsur sastra dan bahasa sehari-
hari sehingga terjemahan Al-Qur’an dalam bahasa mandarin ini diterbitkan
Lembaga Kitab Suci Al-Qur’an Madinah (King Fahd Complex for Printing the Holy
Quran) di Arab Saudi dan di sebarkan ke seluruh dunia (Asmanidar, 2015). Ma
Jian memberikan kontribusi besar dalam penyempurnaan metodologi
penerjemahan Al-Qur’an dengan pendekatan yang lebih akademis, konsisten,
dan komunikatif. Terjemahannya dianggap sebagai standar karena
keberhasilannya menjaga keseimbangan antara kesetiaan terhadap teks Arab,
kejelasan makna, dan kelancaran bahasa Mandarin atau Tionghoa modern
(Bernikova & Nikitina, 2023).



Adib Afhan | Studi Historis dan Kodikologis Manuskrip dan Terjemahan Al-Qur’an Abad XI11I-XX di Tiongkok

Kedua, Wang Jingzhai (1879-1948) yang berasal dari daerah Tianjin.
Semenjak kecil Ia telah menempuh pendidikan agama islam, dan melanjutkan
studinya di Universitas Al-Azhar pada tahun 1922. Setelah kembali ke
Tiongkok, Wang Selama hidupnya berupaya mengartikan Al-Qur’an ke bahasa
Mandarin (Cieciura, 2016). Wang Jingzhai menerbitkan tiga terjemahan Al-
Qur’an. Terjemahan pertama tulis dengan bahasa Mandarin klasik dan kedua
lainnya ditulis dengan bahasa Mandarin modern. Terjemahan ini merupakan
terjemahan lengkap pertama yang dilakukan oleh Muslim Tionghoa. Lin Song
menyatakan bahwa ketiga terjemahan ini adalah yang terbaik dari segala aspek.
Penerjemahan selanjutnya ini menggunakan mandarin modern yang dianggap

lebih matang setelah dilakukan proses penyempurnaan yang panjang.

Wang Jingzhai dikenal sebagai pelopor penerjemahan Al-Qur’an lengkap
pertama yang dilakukan oleh Muslim Tionghoa. Kontribusinya terletak pada
upaya sistematis menggabungkan rujukan tafsir klasik Islam dengan bahasa
Mandarin, baik dalam bentuk bahasa klasik maupun bahasa modern, sehingga
membuka akses awal bagi komunitas Muslim Tionghoa untuk memahami Al-

Qur’an secara tertulis dalam bahasa mereka sendiri.

Dalam proses penerjemahan Al-Qur’an, Wang mencantumkan sumber-
sumber yang disebut secara spesifik. Seperti Tafsir al-Baydaw?i, Tafsir Husayni
oleh Kamal al-Din Husayn Kasifi Wa'‘iz, Tafsir al-Jalalayn, Rith al-Bayan oleh
Madarak. W (sekitar 1700 M), Rith al-Ma’ani oleh al-Aliist al-Bagdadi. Wang juga
merujuk pada sumber non-Arab seperti Key to the Qur’an oleh Imam Ahmad
Shah serta terjemahan Muhammad Marmaduke Pickthall dari tahun 1930, The
Meaning of the Glorious Koran. Awalnya semua nama karya non Tionghoa dan
ditulis dalam bahasa Mandarin yang terkadang menyulitkan proses
identifikasi. Akan tetapi, terjemahan Wang tahun 1946 baru dituliskan dalam
bahasa Arab sehingga mempermudah proses identifikasi referensi tersebut
(Spira, 2005).

Dasar pembagian ayat yang digunakan Wang kemungkinan berasal dari
Jinshitdndingbdo Sai'adé gulanjing dibén (£ L T EFER 754 #FEA), sebuah
kitab bacaan Al-Qur'an yang berasal dari Konstantinopel pada tahun 1017 H.
Dengan merujuk pada sumber-sumber ini, jelas bahwa Wang berupaya
menerjemahkan Al-Qur’an kedalam bahasa Mandarin melalui basis basis
penelitian yang mendalam terhadap berbagai tafsir dan referensi terdahulu.

Terjemahannya, terutama edisi ketiga yang menggunakan bahasa Mandarin

15



Besari: Journal of Social and Cultural Studies

16

modern, menjadi salah satu referensi utama bagi Muslim Tionghoa dalam

memahami Al-Qur'an.

B. Contoh Penerjemahan Al-Qur’an dalam Bahasa Tionghoa

Contoh penerjemahan ini akan mengambil dari terjemahan ayat dalam
surah al-Fatihah. Surah al-Fatihah, yang dikenal juga dengan nama
"Pembukaan”, adalah salah satu surah yang paling penting dalam Al-Qur'an.
Surah ini merangkum dalam beberapa ayat elemen-elemen kunci dalam ajaran
Islam, dimulai dengan pengakuan terhadap Tuhan Yang Maha Esa dan diakhiri
dengan do’a agar diberikan petunjuk ke jalan yang benar. Dalam praktiknya,
surah ini diformulasikan sebagai do’a dan menjadi bagian yang tak terpisahkan

dari ritual doa harian (salat), yang wajib dilakukan oleh setiap Muslim.

Pentingnya surah ini sangat jelas, sehingga ada alasan kuat untuk
menganalisis terjemahannya ke dalam bahasa Tionghoa secara mendalam.
Beberapa penelitian telah dilakukan dalam hal ini Raphael Israeli (1997)
menulis sebuah artikel yang membandingkan terjemahan surah ini dalam versi
Ma Jian (f5E2), sebuah terjemahan dari Taiwan oleh seseorang bernama Bai
Jianmin [mungkin yang dimaksud adalah Shi Zizhou (f§JA), serta sebuah
transliterasi fonetik anonim dalam bahasa Tionghoa yang disertai komentar
terhadap Al-Qur'an.

Pada ayat 1 dalam analisis kalimat basmalah. Dari sisi sintaksis, Wang
mengartikulasikan sinonim dekat al-Rahman (Yang Maha Pengasih) dan al-
Rahim (Yang Maha Penyayang) dengan menambahkan elemen adnominal
kontras pada kata ¢f %4 (penuh kasih sayang). Namun, Wéng tidak secara
eksplisit menyatakan dalam sintaksis apakah yang disebut Rahman dan Rahim

itu merujuk pada Allah sendiri atau hanya pada nama-Nya (Spira, 2005).

Sementara itu, Ma mempertahankan frasa kompleks adnominal yang lazim
dalam tradisi Buddhisme, meskipun tidak banyak digunakan dalam bahasa
sebelum masuknya Buddhisme. Tidak satu pun dari terjemahan ini berhasil
mereproduksi asonansi (kesamaan bunyi) yang ada dalam ungkapan al-Rahman
al-Rahim, tetapi keduanya tetap menggunakan unsur pengulangan. Dalam
terjemahan Wéng, nama Tuhan muncul sebagai anlahi #Hi-F di bagian ini,
tetapi kemungkinan besar ini adalah kesalahan cetak dari anlahi % HiF, yang

digunakan secara konsisten di bagian lain dalam teks.



Adib Afhan | Studi Historis dan Kodikologis Manuskrip dan Terjemahan Al-Qur’an Abad XI11I-XX di Tiongkok

Selanjutnya ayat 2, Allah sering disebut sebagai Rabb yang berarti "Tuhan,
Penguasa, Pemelihara, dan pemilik ciptaan-Nya". Dalam bahasa Mandarin,
kata rabb biasanya diterjemahkan sebagai zhii =, yang berarti "penguasa" atau
"pemilik". Frasa yigi¢ zansong —U)EH berarti "segala pujian" dianggap sebagai
terjemahan berlebihan dari bahasa Arab, menyiratkan bahwa tidak ada yang
layak dipuji selain Allah. Namun, dalam konteks ini, frasa tersebut

dimaksudkan sebagai bentuk hiperbola yang penuh semangat (Spira, 2005).

Selain itu, kata “qudn” 4 yang berarti "seluruh" hanya berfungsi sebagai
penekanan dan pengulangan tanpa dasar makna literal dalam bahasa Arab.
Kemungkinan, kelebihan ini bertujuan untuk membentuk frasa empat karakter
(chéngytl), yang lebih umum dalam bahasa Mandarin klasik. Perlu dicatat
bahwa kata *zansong* EMH ("memuji") digunakan sebagai kata kerja dalam
terjemahan Wang. Hal ini mungkin disebabkan oleh batasan tata bahasa dalam

bahasa Mandarin Klasik terkait subjek semacam ini.

Terjemahan Wang juga mengulang kata *zhii* +="penguasa”, kemungkinan
untuk memperjelas struktur sintaksis. Sementara itu, dalam terjemahan Ma,
terdapat frasa qudn...zhii 4=...F= yang menunjukkan tata bahasa bergaya Eropa
dan secara ritmis terasa kurang alami karena menggunakan kata benda satu
suku kata sebagai kepala frasa. Terjemahan yang lebih tepat seharusnya
berbunyi "Kami memuji Allah, Tuhan yang..", yang dalam konteks ini
menunjukkan bahwa terjemahan bahasa Mandarin kurang tepat dalam

menangkap makna rahmat Allah.

3. SIMPULAN

Dari uraian di atas, dapat diambil beberapa kesimpulan bahwa Manuskrip Al-
Qur'an di Tiongkok pada abad ke-13 dan ke-14 banyak dipengaruhi oleh gaya
desain Al-Qur'an dari Asia Tengah, yang dibawa oleh komunitas Muslim imigran
melalui Jalur Sutra. Bukti historis menunjukkan bahwa manuskrip ini tidak hanya
diturunkan melalui tradisi lisan tetapi juga melalui salinan fisik yang berpindah
bersama para imigran, terutama pada masa Dinasti Yuan. Keberadaan manuskrip
tersebut diperkuat oleh catatan sejarah, tradisi lisan komunitas Salar, serta temuan
manuskrip di Xinjiang yang memiliki kemiripan dengan naskah Al-Qur’an dari
Asia Tengah. Manuskrip ini dibuat untuk masyarakat Muslim yang kaya, masjid,
dan tokoh berpengaruh di pemerintahan. Pengaruh gaya arketipe Asia Tengah

menyebar luas ke berbagai wilayah di Tiongkok, mencerminkan kesinambungan

17



Besari: Journal of Social and Cultural Studies

budaya dan tradisi penyalinan Al-Qur'an di kawasan tersebut. Manuskrip Al-
Qur’an di Tiongkok dari abad ke-15 hingga ke-17 memiliki keseragaman dalam
desain, dekorasi, dan penulisan, mencerminkan tradisi konservatif yang bertahan
lama. Konsistensi ini menunjukkan bahwa teknik dan gaya produksi manuskrip

Islam di Tiongkok tetap stabil tanpa banyak perubahan selama berabad-abad.

Selanjutnya, penerjemahan Al-Qur'an ke dalam bahasa Mandarin mengalami
keterlambatan karena adanya keterasingan intelektual Muslim Tionghoa dari dunia
luar serta kendala linguistik dan budaya yang berbeda juga menjadi tantangan
utama. Terjemahan pertama baru muncul pada 1927 oleh non-Muslim dan kurang
diterima oleh komunitas Muslim. Baru pada 1932, Muslim Tionghoa mulai
menerjemahkan Al-Qur'an sendiri, dengan karya penting seperti Gilinjing yijié oleh
Wang Jingzhai dan terjemahan standar oleh M4 Jian (1981). Sejak itu, penerjemahan
terus berkembang, baik dalam jumlah maupun pendekatan, untuk menjangkau

lebih banyak pembaca Muslim di Tiongkok.

Secara akademik, penelitian ini memberikan kontribusi penting bagi
pengembangan studi Al-Qur'an, sejarah Islam di Tiongkok, dan Kkajian
penerjemahan (translation studies). Dalam konteks studi Al-Qur’an, penelitian ini
memperluas cakupan kajian dengan menempatkan penerimaan dan transmisi Al-
Qur’an di wilayah non-Arab sebagai bagian dari dinamika keilmuan Islam global.
Dari perspektif sejarah Islam di Tiongkok, temuan penelitian ini memperkuat
pemahaman mengenai peran komunitas Muslim minoritas dalam
mempertahankan tradisi keagamaan melalui produksi manuskrip dan
penerjemahan teks suci. Sementara itu, dalam kajian penerjemahan, penelitian ini
menunjukkan bahwa penerjemahan Al-Qur’an tidak semata-mata merupakan
proses linguistik, tetapi juga praktik kultural yang dipengaruhi oleh kondisi sosial,
ideologis, dan intelektual penerjemah. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan
dapat menjadi rujukan bagi studi lanjutan yang mengkaji interaksi antara teks suci,

bahasa, dan budaya lokal dalam konteks masyarakat Muslim minoritas.

REFERENSI

Asmanidar. (2015). Potret Tamaddun Islam di Negeri “Tirai Bambu” (Mulai dari
Masa Dinasti Tang hingga Republik Rakyat China). Jurnal Ilmiah ISLAM
FUTURA, 14(2), 190-217. https://doi.org/10.22373/jiif v14i2.329

Baarda, T. C. (2018). Firmly Established In Early 20 Th -Century Orientalism:
Alphonse Mingana Among His Fellow Scholars. Hugoye: Journal of Syriac

18



Adib Afhan | Studi Historis dan Kodikologis Manuskrip dan Terjemahan Al-Qur’an Abad XI11I-XX di Tiongkok

Studies, 19(1), 3-34. https://doi.org/10.31826/hug-2018-190102

Beheshti, S. V., Fallahzadeh, A., & Khani, A. (2024). History of Islam in China (From
the Tang Empire to the End of the Qing Empire, 907-1912 CE). Quarterly
Research Journal of Islamic History, 14(56), 68-85.
https://doi.org/10.61882/islamhistory.1.56.68

Bernikova, O. A., & Nikitina, E. A. (2023). Translations of the Qur’an into Chinese:
Peculiarities of the names of suras. Islam in the Modern World, 18(4), 65-84. 1
https://doi.org/10.22311/2074-1529-2022-18-4-65-84

Broombhall, M. B. A. (1910). Islam in China: A Neglected Problem. Morgan & Scott, Ltd.

Chang, H. Y. (1987). The Hui (Muslim) minority in China: an historical
overview. Institute of Muslim  Minority  Affairs.  Journal, §(1), 62-78.
https://doi.org/10.1080/02666958708716017

Cieciura, W. (2016). Ethnicity or Religion?: Republican-Era Chinese Debates on
Islam and Muslims. In Jonathan N. Lipman (ed.), Islamic Thought in China: Sino-
Muslim Intellectual Evolution from the 17% to the 21 Century. Cambridge
University Press.

Curtis, E. B. (2020). Chinese and Islamic calligraphy: A harmonious blend. In E. B.
Curtis (Ed.), Chinese-Islamic Works of Art, 1644-1912 (pp. 535-553). Routledge.

Dillon, M. (1999). China’s Muslim Hui Community: Migration, Settlement and Sects.
Psychology Press.

Fraser, M. (2022). Beyond the Taklamakan: The Origins and Stylistic Development
of Qur’an Manuscripts in China. In M. Gibson (ed.). Fruit of knowledge, wheel of
learning : essays in honour of Robert Hillenbrand. Gingko.

Huda, M. K. (2020). Penyebaran (Kitab) Hadis di Tiongkok. AL ISNAD: Journal of
Indonesian Hadith Studies, 1(1), 33—42. https://doi.org/10.51875/alisnad.v1i1.26

Igbal, I. (2018). Islam di Cina Dalam Tinjauan Historis. Tajdid: Jurnal Pemikiran
Keislaman Dan Kemanusiaan, 2(2). https://doi.org/10.52266/tadjid.v2i2.171

Kooria, M. (2022). Etiquette of manuscripts: Legal discourses on writing and
preserving. In Social Codicology: The Multiple Lives of Texts in Muslim Societies.
Brill

Lei, W. A. N. (2017). The Earliest Muslim Communities in China. King Faisal Center
for Research and Islamic Studies.

Mubhsin, M. (2007). Islam di Antara Arab, Cina dan Nusantara .

Najamuddin, N. (2016). Islam Di Cina. Tasamuh: Jurnal Studi Islam, 8(1), 87-98.
Retrieved from https://e-

jurnal.iainsorong.ac.id/index.php/Tasamuh/article/view/42

19



Besari: Journal of Social and Cultural Studies

Royani, A., & Mahyudin, E. (2021). Kajian Linguistik Bahasa Arab. Publica Institute.

Spiessens, E. (2023). China’s Islam in Xinjiang: From Functionalization to Elimination.
Universiteit Leiden. https://hdl.handle.net/1887/3590432

Spira, L. (2005). Chinese Translations of the Qur’an: A Close Reading of Selected Passages.
Oslo University.

Wang, W. (2022). The Evolution of Chinese Muslim’s Classical Learning and
Schools in the Ming and Qing Dynasties. Religions, 13(6), 553.
https://doi.org/10.3390/rel13060553

Wekke, I. S., & Rusdan, R. (2017). Minoritas Muslim di China: Perkembangan,
sejarah dan pendidikan. Jjtimaiyya: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam,
10(1), 143-174. https://doi.org/10.24042/ijpmi.v10i1.2359

Ye, Z. P., Mat Enh, A., & Mansor, S. (2024). The Internationalisation of Muslim
Chinese Ummah During the Tang Dynasty. SINERGI : Journal of Strategic
Studies & International Affairs, 4(2), 106-116.
https://doi.org/10.17576/sinergi.0402.2024.08

20



