
 
Vol 3 No 1 
Dec 2025 
Page: 1-20 

 
 

 
ISSN Online 3047-2458 

 

 

Published by PC Ikatan Sarjana Nahdlatul Ulama Ponorogo, Indonesia 
https://ojisnu.isnuponorogo.org/index.php/besari/index 

Research article | DOI: 10.71155/besari.v3i1.155 
 

Studi Historis dan Kodikologis Manuskrip  
dan Terjemahan Al-Qur’an Abad XIII-XX di Tiongkok 
 
Historical and Codicological Study of Koran Manuscripts  
and Translations in the 13th-20th Centuries in China 

 
Adib Afhan1* 

1 Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta 
* adibafhan1234@gmail.com 

 

Abstract 

 

 

 

 

This study examines the development of Islam in China through the history of 
translation and the analysis of Koran manuscripts from codicological and 
cultural perspectives. Using a descriptive, library-based research method with 
content analysis, data were drawn from Islamic history literature, translation 
history, and Koran codicological studies. The findings indicate that the 
translation of the Koran into Chinese was significantly delayed due to the 
intellectual isolation of Chinese Muslims, the dominance of Arabic as a sacred 
language, and linguistic and cultural differences between Arabic and Chinese. 
Furthermore, Koran manuscripts produced in China between the 13th and 
14th centuries exhibit stylistic and structural influences from Central Asian 
manuscript traditions, transmitted through Muslim migrant communities, 
both orally and in manuscript copies. This study enriches Koranic studies and 
Islamic historiography in East Asia by highlighting the dynamic interaction 
between Islamic sacred texts and local cultural traditions. 

Studi ini meneliti perkembangan  Islam di Tiongkok melalui sejarah penerjemahan dan 
analisis manuskrip Al-Quran dari perspektif kodikologi dan budaya. Dengan 
menggunakan metode penelitian deskriptif berbasis pustaka dengan analisis isi, data 
diambil dari  literatur sejarah Islam, sejarah penerjemahan, dan studi kodikologi Al-
Quran. Temuan menunjukkan bahwa penerjemahan Al-Quran ke dalam bahasa 
Tionghoa sangat tertunda karena isolasi intelektual Muslim Tiongkok, dominasi 
bahasa Arab sebagai bahasa suci, dan perbedaan linguistik dan budaya antara bahasa 
Arab dan Tionghoa. Lebih lanjut, manuskrip Al-Quran yang diproduksi di Tiongkok 
antara abad ke-13 dan ke-14 menunjukkan pengaruh gaya dan struktur dari tradisi 
manuskrip Asia Tengah, yang ditransmisikan melalui komunitas migran Muslim di 
sepanjang Jalur Sutra, baik secara lisan maupun dalam bentuk manuskrip. Studi ini 
memperkaya studi Al-Quran dan historiografi Islam di Asia Timur dengan menyoroti 
interaksi dinamis antara teks-teks suci Islam dan tradisi budaya lokal. 

Keywords Chinese Islam; Codicology; Koran manuscripts; Koran translation; Al-Qur’an 

Article history Submitted: 07/06/2025; revised: 11/11/2025; accepted: 20/12/2025. 

 

© 2025 by the author(s). This is an open-access publication under the terms  
and conditions of the Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 
SA) license, https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/. 



Besari: Journal of Social and Cultural Studies 
 
 

2 
 

1. PENDAHULUAN 

Masuknya Islam ke wilayah Tiongkok/China tidak dapat dilepaskan dari 
hubungan perdagangan internasional yang telah terjalin antara Tiongkok, Arab, 
dan Persia jauh sebelum kemunculan Islam. Jalur perdagangan darat dan laut yang 
menghubungkan Asia Timur dengan Timur Tengah menjadi medium utama 
perjumpaan budaya, agama, dan intelektual antara masyarakat Tionghoa dan 
komunitas Muslim. Sejak masa Dinasti Tang (618–907 M), aktivitas perdagangan ini 
semakin intensif, ditandai dengan meningkatnya kehadiran para pedagang Arab 
dan Persia di pelabuhan-pelabuhan penting Tiongkok (Lei, 2017; Wekke & Rusdan, 
2017; Najamuddin, 2016). Melalui jaringan perdagangan tersebut, komunitas 
Muslim mulai menetap dan berinteraksi dengan masyarakat lokal, yang kemudian 
membuka ruang bagi hadirnya praktik keagamaan Islam, termasuk penggunaan 
dan transmisi teks-teks keislaman seperti Al-Qur’an. Perkembangan peradaban 
Islam di Tiongkok bermula pada masa Dinasti Tang (618–907 M), yang ditandai 
dengan meningkatnya kunjungan para pedagang Arab dan Persia ke pelabuhan-
pelabuhan di wilayah tersebut (Najamuddin, 2016; Beheshti et al., 2024). Sumber 
lain juga mencatat bahwa dalam rentang waktu 147 tahun, yakni antara tahun 651 
M hingga 798 M, bangsa Arab telah mengirim lebih dari 37 delegasi ke Tiongkok 
(Ye et al., 2024).  

Berdasarkan riwayat dan bukti lainnya, kemungkinan para utusan-utusan 
tersebut ataupun para imigran komunitas Muslim membawa terkait salinan Al-
Qur’an yang dibawa ke Tiongkok oleh imigran komunitas Muslim itu muncul dari 
tradisi cerita masyarakat Salar di Qinghai, Tiongkok (Chang, 1987; Muhsin, 2007). 
Dengan inilah kemungkinan bahwa terdapat asal mula hadirnya manuskrip Al-
Qur’an yang berada di Tiongkok. Studi tentang manuskrip Al-Qur’an Tiongkok 
atau Mandarin masih jarang ditemukan oleh koleksi barat dan hanya diketahui oleh 
para ahli naskah Islam. 

Dalam konteks penerjemahan Al-Qur'an, sejak awal peradaban Islam di 
Tiongkok hingga memasuki awal abad ke-20, proses penerjemahan Al-Qur'an ke 
dalam bahasa Tionghoa tidak mengalami perkembangan yang signifikan. Hal ini 
dipengaruhi oleh berbagai faktor, salah satunya adalah doktrin i'jāz 
(ketidakterbandingan Al-Qur'an) yang menetapkan bahasa Arab sebagai lingua 
sacra (bahasa sakral/suci). Keyakinan bahwa Al-Qur'an tidak dapat ditandingi, baik 
dari segi kebahasaan maupun keindahan estetikanya, menimbulkan penolakan 
terhadap upaya penerjemahannya (Broomhall, 2007). Akibatnya, umat Muslim di 



Adib Afhan | Studi Historis dan Kodikologis Manuskrip dan Terjemahan Al-Qur’an Abad XIII-XX di Tiongkok 
 
 

 
 
 

3 
 

Tiongkok lebih banyak mengandalkan transmisi lisan dan tafsir berbasis bahasa 
Arab daripada menerjemahkan Al-Qur'an secara utuh ke dalam bahasa Tionghoa, 
Mandarin, atau bahasa lokal lainnya. 

Struktur sintaksis yang kompleks pada bahasa Arab, penggunaan gaya retoris, 
serta kekayaan bahasa figuratif dalam Al-Qur'an sulit untuk dipertahankan dalam 
terjemahan. Hal ini diperparah oleh ketidaksepadanan linguistik antara bahasa 
Arab dan bahasa Tionghoa yang memiliki sistem tata bahasa dan karakter yang 
sangat berbeda (Royani & Mahyudin, 2021). Oleh karena itu, banyak penerjemah 
harus mencari titik tengah antara modifikasi bahasa sasaran dan pemeliharaan 
makna asli teks. Meski terdapat kendala dalam menerjemahkan Al-Qur’an dalam 
bahasa Tionghoa, hadirnya Islam menghasilkan berbagai bentuk upaya dalam 
menerjemahkan Al-Qur’an, seperti sarjana Muslim yang belajar ke Timur Tengah 
untuk memperdalam Ilmu Al-Qur’an seperti Mǎ Jiān dan Wáng Jìngzhāi. Mereka 
berupaya dalam mengartikan Al-Qur’an ke dalam bahasa Mandarin dengan 
merujuk pada sumber-sumber tafsir-tafsir klasik dan berbagai sumber pendukung 
lainnya lalu kemudian berupaya menyesuaikan ajaran agama Islam dengan tradisi 
intelektual Tiongkok (Huda, 2020). 

Meskipun sejumlah penelitian telah membahas sejarah Islam di Tiongkok, 
kajian mengenai penerjemahan Al-Qur’an dan manuskrip Al-Qur’an di wilayah 
tersebut masih cenderung terpisah dan terbatas pada aspek tertentu. Studi-studi 
terdahulu umumnya menitikberatkan pada sejarah masuknya Islam atau pada 
kajian terjemahan Al-Qur’an secara linguistik, sementara penelitian tentang 
manuskrip Al-Qur’an di Tiongkok lebih banyak difokuskan pada deskripsi koleksi 
tanpa mengaitkannya dengan konteks penerimaan dan adaptasi Al-Qur’an dalam 
budaya lokal. Selain itu, kajian yang mengintegrasikan analisis historis 
penerjemahan Al-Qur’an dengan kajian kodikologi manuskrip dalam satu 
kerangka analisis yang komprehensif masih relatif jarang ditemukan. Oleh karena 
itu, terdapat celah penelitian (research gap) dalam memahami secara utuh 
bagaimana tradisi penerjemahan dan produksi manuskrip Al-Qur’an di Tiongkok 
berkembang secara paralel dan saling memengaruhi dalam konteks sosial dan 
budaya setempat. 

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) dengan 
pendekatan yang digunakan adalah pendekatan deskriptif. Metode penelitian yang 
digunakan adalah metode content analysis dengan referensi berasal dari literatur 
yang terkait dengan literatur terkait terjemahan dan manuskrip Al-Qur’an di 
Tiongkok.  



Besari: Journal of Social and Cultural Studies 
 
 

4 
 

2. HASIL DAN PEMBAHASAN 

2.1. Sejarah dan Dinamika Al-Qur’an di Tiongkok 

Sebelum memasuki sejarah perkembangan Al-Qur’an, perlu diketahui sedikit 
terkait bagaimana Islam masuk ke wilayah Tiongkok. Tentunya akan ada 
hubungan dengan awal munculnya manuskrip Al-Qur’an yang ditemukan di 
Tiongkok serta bagaimana proses perkembangan penerjemahan Al-Qur’an yang 
ada di sana. Menurut Broomhall (2007) dalam karyanya Islam in China: A Neglected 
Problem, interaksi antara masyarakat Tiongkok dan Arab telah berlangsung sejak 
abad ke-5 M, jauh sebelum munculnya agama Islam. Pada masa Dinasti Wei (386–
535 M), utusan dari Persia pertama kali mengunjungi Tiongkok. Berdasarkan 
catatan resmi Chinese Chronicles, hubungan antara pemerintahan Tiongkok dan 
bangsa Arab berawal dari aktivitas perdagangan. Pada abad ke-5 M, kapal dagang 
Tiongkok telah mencapai wilayah Teluk Persia, termasuk muara Sungai Efrat dan 
Tigris. Seiring berkembangnya hubungan ekonomi, masyarakat Arab mulai 
menampung dan memperdagangkan barang-barang produksi Tiongkok. Bahkan, 
sebelum Islam menyebar di kalangan orang Arab, mereka dan bangsa Persia telah 
memiliki hubungan dagang yang erat dengan Kekaisaran Tiongkok, dan sebagian 
dari mereka telah menetap di wilayah tersebut (Broomhall, 2007). 

Menurut sebuah teori, Islam pertama kali masuk ke Tiongkok pada masa 
Dinasti Tang. Berdasarkan catatan sejarah dari masa kekuasaan Dinasti Tang (618–
906 M), tercatat bahwa hubungan diplomatik antara dunia Islam dan Kekaisaran 
Tiongkok pertama kali terjalin pada masa ini (Lei, 2017). Pada tahun 651 M, 
Khalifah Utsman bin Affan mengirim Sa’ad ibn Abi Waqqas sebagai utusan resmi 
dari Kekhalifahan Islam untuk bertemu dengan Kaisar Yong Hui di Tiongkok. 
Kedatangan utusan ini disambut dengan penuh kehormatan dan kemeriahan di 
kota Sianfu. Setelah mendapatkan izin dari Kaisar untuk menyebarkan ajaran 
Islam, Sa’ad ibn Abi Waqqas segera mendirikan sebuah masjid. Di samping masjid 
tersebut, dibangun pula sebuah menara setinggi 36 meter. Masjid ini menjadi 
masjid pertama yang dibangun di Tiongkok sekaligus masjid pertama yang berdiri 
di luar wilayah Arab (Najamuddin, 2016; Ye et al., 2024).  

Islam mulai masuk dan menyebar di wilayah daratan Tiongkok melalui dua 
jalur utama, yakni perdagangan dan perkawinan, yang dikenal sebagai bagian dari 
proses asimilasi budaya. Para pedagang Arab yang datang ke Tiongkok pada masa 
itu menyebarkan Islam melalui dua jalur perdagangan, yaitu Jalur Darat dan Jalur 
Laut. Bahkan sebelum munculnya Islam, para pedagang Arab dan Persia telah 



Adib Afhan | Studi Historis dan Kodikologis Manuskrip dan Terjemahan Al-Qur’an Abad XIII-XX di Tiongkok 
 
 

 
 
 

5 
 

menjalin hubungan dagang dengan bangsa Tionghoa melalui jalur laut (Beheshti et 
al., 2024). Ini sejalan dengan kebiasaan masyarakat Arab yang kerap melakukan 
perjalanan jauh untuk berdagang. Jalur Laut inilah yang menjadi gerbang awal 
masuknya Islam ke Tiongkok. Pada masa Dinasti Tang, Song, Yuan, dan Ming, jalur 
perdagangan laut terus dimanfaatkan oleh komunitas Muslim yang mayoritas 
berasal dari kalangan pedagang Arab dan Persia. Melalui jalur tersebut, Islam mulai 
berkembang dan menyebar di daratan Tiongkok (Iqbal, 2018). Tanda-tanda 
kegiatan niaga dan keislaman para pedagang tersebut dapat dikenali dari berbagai 
peninggalan sejarah, seperti keberadaan masjid di Guangzhou serta makam-
makam dengan ukiran tulisan Arab, hal ini juga berkemungkinan bahwa para 
saudagar Arab pada saat itu juga membawa salinan Al-Qur’an untuk dibaca. 

Sejarah perkembangan penerjemahan Al-Qur’an di Tiongkok tidak dapat 
dipisahkan dari keberadaan dan fungsi manuskrip Al-Qur’an sebagai medium 
utama transmisi teks suci sebelum munculnya terjemahan tertulis dalam bahasa 
Mandarin. Keterlambatan penerjemahan Al-Qur’an menunjukkan bahwa 
manuskrip berbahasa Arab, baik yang dibawa oleh komunitas Muslim imigran 
maupun yang diproduksi secara lokal memegang peranan sentral dalam praktik 
keagamaan dan pendidikan Islam di Tiongkok. Manuskrip tersebut tidak hanya 
berfungsi sebagai teks bacaan ritual, tetapi juga sebagai rujukan otoritatif dalam 
pengajaran agama yang bersifat elitis dan terbatas pada kalangan tertentu. Kondisi 
ini menjelaskan mengapa penerjemahan baru berkembang ketika terjadi perubahan 
struktur intelektual Muslim Tionghoa pada awal abad ke-20, yaitu meningkatnya 
akses terhadap pendidikan Islam di luar negeri serta kebutuhan untuk memperluas 
pemahaman Al-Qur’an di kalangan masyarakat Muslim awam. Dengan demikian, 
perkembangan penerjemahan Al-Qur’an di Tiongkok mencerminkan pergeseran 
dari budaya manuskrip yang bersifat terbatas menuju budaya teks terjemahan yang 
lebih inklusif, sekaligus menandai transformasi dalam cara Al-Qur’an diakses dan 
dipahami dalam konteks sosial-budaya Tionghoa. 

 

2.2. Manuskrip Al-Qur’an di Tiongkok 

Penelitian mengenai manuskrip Al-Qur’an Tionghoa masih jarang ditemukan 
oleh koleksi barat dan hanya diketahui oleh para ahli naskah Islam. Manuskrip Al-
Qur’an di Tiongkok diakuisisi oleh Alfred Chester baru pada tahun 1953 dan 1962, 
berupa dua bagian Al-Qur’an berbahasa Mandarin dan tersimpan di perpustakaan 
Chester Beatty, Dublin, kemudian empat jilid manuskrip lainnya berada di British 



Besari: Journal of Social and Cultural Studies 
 
 

6 
 

Library. Manuskrip inilah yang baru masuk ke Eropa beberapa dekade terakhir 
(Fraser, 2022). 

Sangat sedikit sekali tulisan mengenai tulisan Al-Qur’an di Tiongkok dan 
pengaruh latar belakangnya yang informatif dan berharga oleh Tim Stanley dalam 
salah satu katalog Koleksi Nasser D. Khalili merupakan bentuk contoh yang langka. 
Beberapa diskusi bermanfaat telah dilakukan dalam publikasi oleh galeri 
komersial. Pembahasan tersebut menunjukkan bahwa terdapat pengaruh tradisi 
manuskrip Ilkhanid pada Al-Qur’an di Tiongkok. Hal ini membuktikan bahwa 
terdapat kekuatan pengaruh selama periode dinasti Ming dan setelahnya (Wang, 
2022). 

Selanjutnya, tulisan Al-Qur’an di Tiongkok dan pengaruh latar belakangnya, 
dilihat dari sejarah, komunitas muslim telah ada di Tiongkok pada awal keislaman, 
mayoritas mereka adalah imigran yang bekerja sebagai pedagang di daerah pesisir 
dan sepanjang jalur sutera. Kemungkinan komunitas ini memiliki salinan pribadi 
Al-Qur’an untuk dibaca dan disimpan di tempat ibadah yang berkemungkinan 
dibawa dari Timur Tengah (Najamuddin, 2016). Akan tetapi, pendapat itu hanya 
sebatas spekulasi hingga saat ini. Manuskrip Al-Qur’an tertua secara pasti baru 
ditemukan pada abad 15, yaitu manuskrip yang ditemukan di Khan Baliq (Beijing) 
tahun 1401 sebanyak 30 jilid dan manuskrip lain yang ditemukan di Yunnan pada 
tahun 1473.  

 

A. Kodikologi Al-Qur’an dari Tiongkok 

Sebagian besar manuskrip Al-Qur'an yang berasal dari Tiongkok dijilid 
dalam format 30 Jilid, masing-masing untuk satu juz (bagian). Format 30 jilid 
ini berlaku sepanjang Dinasti Ming dan Qing. Sebagian besar manuskrip 
memiliki ukuran yang cukup standar, dengan halaman setinggi 24 hingga 30 
cm dan lebar 17 hingga 24 cm. Setiap jilid dalam format 30 bagian biasanya 
berisi 50 hingga 60 halaman yang terbuat dari kertas tebal berlapis-lapis. 
Umumnya, ada lima hingga tujuh baris tulisan besar dengan jarak luas di setiap 
halaman, sementara halaman pembuka yang dihiasi iluminasi biasanya hanya 
memiliki tiga baris per halaman (Fraser, 2022). 

Inovasi paling mencolok adalah pengembangan skrip Tiongkok (al-khatt as-
sini), sebuah bentuk hibriditas kaligrafi Arab yang menggunakan teknik kuas 
Tiongkok (Curtis, 2020). Skrip ini dicirikan oleh sapuan garis yang dinamis—



Adib Afhan | Studi Historis dan Kodikologis Manuskrip dan Terjemahan Al-Qur’an Abad XIII-XX di Tiongkok 
 
 

 
 
 

7 
 

"slender ankles and fat feet"—yang mengadaptasi struktur karakter Hanzi ke 
dalam huruf Arab (Curtis, 2020). Selain itu, studi modern melalui pendekatan 
kodikologis melihat manuskrip ini bukan sekadar carrier teks, melainkan objek 
venerasi yang memiliki agensi sosial dalam komunitas Muslim sebagai 
minoritas (Kooria, 2022). 

Dari segi tulisan kaligrafi yang paling umum dapat dengan jelas dikenali 
yaitu dari skrip muhaqqaq. Meskipun sering kali memiliki beberapa ciri khas 
yang unik. Salah satu ciri khasnya adalah bentuk huruf yang cenderung 
horizontal, dengan garis-garis bawah huruf yang rata, lurus, dan memanjang 
seperti pada huruf ra, za, waw yang memiliki lengkung vertikal yang 
memanjang seperti pada kalimat bismillah, sebagaimana dalam Gambar 1.  

 

Gambar 1. Pigments and gold on paper, 25 x 17.5 cm, China, dated 1013/1605. 
The Nasser D. Khalili Collection of Islamic Art. 

Terdapat manuskrip yang kaligrafinya mudah terbaca, akan tetapi 
sebagian yang lain kaligrafi dengan gaya yang rumit sehingga sulit terbaca. 
Adakalanya kaligrafi nya mirip dengan epigrafi Arab yang banyak digunakan 
pada kerajinan logam, kayu, dan porselen Tiongkok pada abad-15 hingga abad-
19. Desain arketipe standar seperti di atas digunakan secara luas pada Al-
Qur’an Tionghoa. Model kodikologi standar seperti ini juga digunakan selain 
pada manuskrip Al-Qur’an seperti buku, manuskrip hadis, teks-teks sufi serta 
teks lainnya (Fraser, 2022). Kekhasan terdapat dalam hiasan dekorasi yang 
menampilkan lingkaran yang terpotong secara geometris dan beberapa hiasan 
geometris dan tumbuhan dengan desain yang mirip dengan halaman teks 
pembuka yang bercahaya. Desain lainnya terdapat penanda nomor ayat yang 
ditandai dengan bunga mawar bercahaya yang menandai pembagian ayat, dan 
lokasi dalam teks di mana sujud diperlukan umumnya ditandai di margin 



Besari: Journal of Social and Cultural Studies 
 
 

8 
 

dengan kata sujud dikelilingi oleh perangkat kecil yang menyala, sebagaimana 
dalam Gambar 2. 

 

Gambar 2. Pigments and gold on paper, 29.8 x 21 cm, China, 16th–18th 
century. Kuwait, The Tareq Rajab Museum, TSR-MS-115. 

Manuskrip Mushaf Al-Qur'an di Tiongkok juga memiliki halaman 
pembuka dan penutup yang dihiasi dengan bingkai geometris, sebagaimana 
dalam Gambar 3. Pola yang paling sering digunakan adalah bintang berujung 
enam, yang terbentuk dari saling tumpang tindihnya dua segitiga sama sisi. Di 
sekelilingnya, terdapat enam lingkaran yang saling berpotongan, menciptakan 
bentuk segi enam di tengah dengan sisi yang melengkung ke dalam. Celah-
celah di antara pola tersebut dihiasi dengan motif tumbuhan yang berliku-liku, 
menambah keindahan desainnya. 

            

Gambar 3. Halaman pembuka dan penutup 

Terdapat keseragaman ataupun kesamaan yang kuat dalam format, desain, 
dekorasi, iluminasi, dan lainnya terhadap manuskrip Al-Qur’an yang dibuat di 
Tiongkok dari awal abad 15 sampai abad 17. Hal yang membuat menonjol dari 
kemunculan manuskrip ini adalah kesamaan desainnya, jumlah manuskrip 



Adib Afhan | Studi Historis dan Kodikologis Manuskrip dan Terjemahan Al-Qur’an Abad XIII-XX di Tiongkok 
 
 

 
 
 

9 
 

yang sangat banyak dimana desain tersebut muncul dan rentang waktu yang 
panjang selama desain itu digunakan. Selama berabad-abad, desain dan cara 
penulisan manuskrip Islam di Tiongkok tetap hampir sama, menunjukkan 
betapa kuatnya tradisi konservatif dalam produksi manuskrip di sana. Para 
juru tulis, seniman hias, dan penjilid buku terus mengikuti teknik dan gaya 
yang telah digunakan sejak awal tanpa banyak perubahan (Fraser, 2022). Hal 
ini bisa dimengerti karena umat Muslim di Tiongkok merupakan kelompok 
minoritas yang terisolasi dari perkembangan pembuatan manuskrip di pusat-
pusat Islam yang lebih maju, seperti di Iran dan wilayah lain. Karena 
keterbatasan kontak dengan dunia luar, mereka tetap mempertahankan cara 
lama dalam membuat manuskrip, tanpa banyak dipengaruhi oleh inovasi dari 
tempat lain. 

Keseragaman format, desain, iluminasi, dan gaya penulisan manuskrip Al-
Qur’an di Tiongkok dari abad ke-15 hingga ke-17 tidak hanya dapat dipahami 
sebagai persoalan teknis kodikologis, tetapi juga mencerminkan fungsi sosial 
dan konteks produksi manuskrip tersebut. Dalam konteks komunitas Muslim 
sebagai kelompok minoritas di Tiongkok, manuskrip Al-Qur’an berfungsi 
sebagai simbol identitas keagamaan sekaligus sarana pelestarian tradisi Islam 
yang otoritatif. Produksi manuskrip yang relatif seragam menunjukkan adanya 
upaya menjaga stabilitas makna dan legitimasi teks suci di tengah keterbatasan 
akses terhadap pusat-pusat keilmuan Islam global. Selain itu, keterlibatan 
kalangan Muslim elite, masjid, dan tokoh berpengaruh dalam produksi 
manuskrip mengindikasikan bahwa mushaf Al-Qur’an tidak hanya digunakan 
untuk keperluan ritual, tetapi juga berperan sebagai objek prestise religius dan 
representasi keberlanjutan tradisi Islam di lingkungan sosial-budaya Tiongkok. 
Dengan demikian, kodikologi manuskrip Al-Qur’an di Tiongkok merefleksikan 
relasi antara teks, kekuasaan simbolik, dan strategi kultural komunitas Muslim 
dalam mempertahankan identitas keagamaannya. 

 

B. Faktor Pengaruh terhadap Manuskrip Al-Qur’an di Tiongkok 

Sebagaimana telah disebutkan sebelumnya, terdapat hubungan antara 
gaya dan format Al-Qur'an yang dibuat Tiongkok dengan manuskrip yang 
dibuat di Iran dan Irak pada abad ketiga belas dan keempat belas, khususnya 
pada masa pemerintahan Ilkhanid. Meskipun terdapat hubungan, terdapat 
kesamaan khas yang mirip antara Al-Qur’an China dan Al-Qur’an yang berasal 



Besari: Journal of Social and Cultural Studies 
 
 

10 
 

dari Asia Tengah. Seperti Al-Qur’an tiga puluh jilid dengan glosarium 
interlinear Persia dan Turki Timur yang ada di perpustakaan John Rylands, 
Manchester (Baarda, 2018). Al-Qur’an dua jilid bertarikh 1337 dengan 
terjemahan interlinear changtai yang disimpan di perpustakaan Astan al-Quds, 
Al-Qur’an di museum koleksi Khalili London, Al-Qur’an di Museum Seni 
Metropolitan, New York, dan Al-Qur’an lainnya. 

Persamaan terletak pada penggunaan desain geometris yang berdasarkan 
lingkaran yang berpotongan dengan jelas, serta aspek iluminasi lainnya. Bentuk 
bundar geometris tidak hanya digunakan pada mushaf Al-Qur’an Tiongkok, 
tetapi desain ini juga ditemukan di Al-Qur’an John Ryland. Dengan demikian, 
menemukan kesamaan kesamaan yang erat antara Al-Qur’an Asia Tengah dan 
jenis huruf standar pada abad 15. Kaitan lebih lanjut antara tradisi Asia Tengah 
dan aksara yang digunakan dalam Al-Qur'an Tiongkok ditemukan dalam 
epigrafi ubin arsitektur Asia Tengah abad keempat belas. Aksara pada bagian-
bagian tambahan dalam Al-Qur'an Tiongkok, seperti prasasti dalam bundaran 
pembukaan dan judul surah, sangat mirip dengan sejumlah prasasti dalam 
aksara kursif pada ubin makam Tugluq Temur di Almaliq dan beberapa 
bangunan abad keempat belas kompleks Shah Zinda di Samarkand tahun 1334–
1335 (Baarda, 2018). 

Dengan demikian, menurut Marcus Fraser dalam penelitiannya 
menjelaskan bahwa format atau desain manuskrip Al-Qur’an di Tiongkok 
banyak dipengaruhi oleh desain Al-Qur’an dengan gaya desain Al-Qur’an di 
Asia Tengah. Ia juga menjelaskan bahwa perkembangan di Tiongkok tidak 
hanya didasarkan pada ingatan tentang gaya penulisan buku (kodikologi) yang 
dihafal tanpa kehadiran fisiknya, tetapi juga dipengaruhi oleh salinan buku asli 
yang dibawa oleh Muslim dari Asia Tengah ketika mereka bermigrasi ke 
Tiongkok pada masa itu. Hal ini wajar terjadi karena pada periode 
pemerintahan Chinggisid, Ilkhanid, dan Dinasti Yuan, ada banyak 
perpindahan penduduk dalam jumlah besar, yang memungkinkan buku-buku 
fisik ikut berpindah tempat (Fraser, 2022). 

Referensi lain terkait salinan Al-Qur’an yang dibawa ke Tiongkok oleh 
imigran komunitas Muslim itu muncul dari tradisi cerita masyarakat salar di 
Qinghai, Tiongkok. Menurut tradisi lisan mereka, para leluhur Salar melakukan 
perjalanan dengan menunggang unta putih, sambil membawa tiga benda 
penting: wadah berisi air, tanah dari kampung halaman mereka, dan sebuah 



Adib Afhan | Studi Historis dan Kodikologis Manuskrip dan Terjemahan Al-Qur’an Abad XIII-XX di Tiongkok 
 
 

 
 
 

11 
 

salinan Al-Qur'an. Mereka menempuh perjalanan panjang menyusuri Jalur 
Sutra hingga akhirnya tiba di wilayah Xunhua, Qinghai. 

Bukti lain yang menunjukkan keberadaan Al-Qur’an Asia Tengah di 
Tiongkok pada abad 13-14 yaitu berupa foto manuskrip Al-Qur’an yang 
ditemukan pada abad ke 20 yang terdapat dalam karya Michael Dillon tentang 
Muslim Tiongkok. Teks ini membahas kemungkinan keberadaan Al-Qur'an 
dari Asia Tengah pada abad ke-13/14 di Tiongkok. Bukti fisik yang mendukung 
hal ini berupa foto manuskrip Al-Qur'an yang ditemukan di Xinjiang pada abad 
ke-20 (Spiessens, 2023). Foto tersebut terdapat dalam karya Michael Dillon 
tentang Muslim Tiongkok. Gaya kaligrafi, iluminasi, dan terjemahan interlinear 
dalam manuskrip ini memiliki kemiripan dengan Al-Qur'an Asia Tengah tahun 
1337 yang tersimpan di Perpustakaan Astan Quds. Kesamaan ini menunjukkan 
adanya hubungan budaya dan kesinambungan tradisi penyalinan Al-Qur'an 
antara Asia Tengah dan Tiongkok (Dillon, 1999). 

Dari beberapa sumber di atas, Manuskrip Al-Qur'an di Tiongkok 
tampaknya dibuat untuk masyarakat Muslim yang kaya, masjid-masjid, serta 
seorang Muslim yang berpengaruh dalam sistem pemerintahan Tiongkok. 
Untuk manuskrip Al-Qur’an, desainnya mengikuti gaya khas manuskrip dari 
Asia Tengah pada akhir abad ke-13 dan ke-14 yang dibawa oleh imigran 
Muslim yang datang ke Tiongkok. Pengaruh gaya arketipe Asia Tengah meluas 
ke seluruh Tiongkok, dari Gansu di Barat Laut, ke kota-kota Timur seperti 
Khanbaliq (Beijing) dan Jinan, dan di provinsi Yunnan di Tenggara. 

 

2.3. Penerjemahan Al-Qur’an di Tiongkok 

Islam di Tiongkok telah ada sejak lama, sehingga agak mengejutkan bahwa 
terjemahan Al-Qur’an baru muncul pada tahun 1927.  Wing Tsit Chan berpendapat 
sebab keterlambatan penerjemahan ke dalam bahasa mandarin adalah karena 
keterasingan para intelektual Muslim Tionghoa dari dunia luar serta dominasi 
bahasa Arab dalam tradisi Islam. Hal ini menyebabkan Al-Qur’an sulit diakses oleh 
Muslim Tionghoa, yang banyak mengadopsi bahasa dan adat Tionghoa. Sebelum 
adanya terjemahan lengkap, ayat-ayat Al-Qur'an lebih mengandalkan kutipan 
literatur Islam dalam bentuk parafrasa atau dalam karya tafsir berbahasa Arab.  

Kendala linguistik dan budaya juga menjadi tantangan utama dalam 
penerjemahan Al-Qur'an ke bahasa Tionghoa. Struktur sintaksis bahasa Arab yang 



Besari: Journal of Social and Cultural Studies 
 
 

12 
 

kompleks, penggunaan gaya retoris, serta kekayaan bahasa figuratif dalam Al-
Qur'an sulit untuk dipertahankan dalam terjemahan. Hal ini diperparah oleh 
ketidaksepadanan linguistik antara bahasa Arab dan bahasa Tionghoa yang 
memiliki sistem tata bahasa dan karakter yang sangat berbeda. Oleh karena itu, 
banyak penerjemah harus mencari titik tengah antara modifikasi bahasa sasaran 
dan pemeliharaan makna asli teks. 

Selain itu aspek lisan (orality) dalam teks dan transmisi Al-Qur'an juga menjadi 
faktor yang berpengaruh dalam proses penerjemahan. Dalam tradisi Islam, 
pembacaan Al-Qur'an secara lisan merupakan bagian yang tak terpisahkan dari 
pengalaman keagamaan umat Muslim. Akan tetapi di Tiongkok, proses transmisi 
lisan sering kali tidak akurat karena kurangnya pengajar yang menguasai bahasa 
Arab dengan baik. Hal ini menyebabkan banyak pemuka agama Islam (āhóngs) di 
Tiongkok melafalkan ayat-ayat Al-Qur'an dengan pelafalan yang sulit dipahami. 

Pada awal abad ke-20, dua terjemahan Al-Qur'an yang dilakukan oleh non-
Muslim Tionghoa diterbitkan. Yang pertama adalah Kělánjīng (可蘭經) oleh Lǐ 
Tiězhēng (李鐵錚) pada tahun 1927, yang diterjemahkan dari bahasa Inggris dan 
Jepang. Yang kedua adalah Hànyì Gǔlánjīng (漢譯古蘭經) oleh Jī Juémí (姬覺彌) pada 

tahun 1931. Namun, kedua terjemahan ini tidak mendapatkan perhatian besar dari 
komunitas Muslim karena tidak dibuat oleh Muslim sendiri dan dianggap tidak 
mencerminkan pemahaman Islam yang akurat (Spira, 2005). 

Terjemahan baru muncul pada tahun 1932 ketika sudah mulai banyak sarjana 
Muslim di Tiongkok pergi dan belajar ke Timur Tengah untuk memperdalam ilmu 
agama Islam dan mulai berupaya untuk menerjemahkan Al-Qur’an ke bahasa 
Tionghoa. Seperti terjemahan yang dibuat oleh seorang Muslim Tionghoa yang 
merupakan lulusan Universitas Al-Azhar Mesir yang bernama Wáng Jìngzhāi 
dengan judul Gǔlánjīng yìjiě. Terjemahan ini mengalami revisi pada tahun 1943 dan 
1946, di mana versi awal menggunakan bahasa Tionghoa klasik (wényán 文言) dan 
versi berikutnya menggunakan bahasa Tionghoa modern (báihuà 白話). Perubahan 
ini mencerminkan pergeseran dalam pendekatan penerjemahan di kalangan 
Muslim Tionghoa. 

Penerjemahan Al-Qur'an terus berkembang setelah tahun 1950-an, terutama 
dengan munculnya terjemahan standar Gǔlánjīng (古蘭經) oleh Mǎ Jiān (馬堅), 
yang pertama kali diterbitkan sebagian pada tahun 1949-1951 dan kemudian secara 
lengkap pada tahun 1981. Terjemahan ini menjadi salah satu rujukan utama bagi 
Muslim Tionghoa dan banyak digunakan dalam studi Islam di Tiongkok hingga 



Adib Afhan | Studi Historis dan Kodikologis Manuskrip dan Terjemahan Al-Qur’an Abad XIII-XX di Tiongkok 
 
 

 
 
 

13 
 

saat ini. Pada tahun 1988, Lín Sōng (林松) menerbitkan terjemahan Al-Qur'an dalam 
bentuk berima, Gǔlánjīng yùnyì (古蘭經韻譯), yang berusaha mempertahankan 
aspek estetika teks aslinya. Pada tahun 1989, Tóng Dàozhāng (仝道章), seorang 
Muslim Tionghoa-Amerika, menerbitkan terjemahan dengan bahasa yang lebih 
modern dan mudah dipahami (Spira, 2005). Upaya ini menunjukkan bahwa 
penerjemahan Al-Qur'an di Tiongkok tidak hanya berkembang dalam hal jumlah, 
tetapi juga dalam pendekatan dan metodologi yang digunakan. 

Data historis mengenai keterlambatan dan perkembangan penerjemahan Al-
Qur’an di Tiongkok dapat dipahami lebih komprehensif melalui perspektif teori 
linguistik penerjemahan. Perbedaan tipologis antara bahasa Arab dan bahasa 
Tionghoa menempatkan penerjemahan Al-Qur’an dalam konteks apa yang oleh 
teori penerjemahan disebut sebagai penerjemahan lintas sistem bahasa (cross-
linguistic and cross-cultural translation), di mana kesepadanan formal sulit dicapai 
secara langsung. Dalam kerangka teori kesepadanan dinamis (dynamic equivalence), 
para penerjemah Al-Qur’an di Tiongkok dihadapkan pada dilema antara 
mempertahankan struktur dan nuansa retoris teks sumber dengan kebutuhan 
untuk menghasilkan teks sasaran yang dapat dipahami oleh pembaca Mandarin. 
Pilihan penerjemah seperti Wáng Jìngzhāi dan Mǎ Jiān menunjukkan strategi 
domestikasi yang terbatas, yakni upaya menyesuaikan makna Al-Qur’an dengan 
struktur bahasa Tionghoa tanpa menghilangkan otoritas teks sumber. Dengan 
demikian, perkembangan penerjemahan Al-Qur’an di Tiongkok tidak hanya 
merefleksikan proses alih bahasa, tetapi juga negosiasi linguistik dan ideologis 
antara kesetiaan terhadap teks Arab dan kebutuhan komunikasi keagamaan dalam 
konteks budaya Tionghoa. 

 

A. Tokoh-Tokoh Penerjemah Al-Qur’an di Tiongkok 

Pemilihan bagian yang akan dianalisis secara mendalam didasarkan 
kriteria yang terkait bentuk dan isi teks aslinya. Hal ini bertujuan untuk 
memberi sampel dari berbagai jenis terjemahan dalam Al-Qur’an. Terdapat 
beberapa tokoh penerjemah Al-Qur’an yang dianalisis secara signifikan, karena 
teks lainnya hanya sedikit yang dibahas. Berikut ini adalah tokoh-tokoh yang 
berpengaruh dalam penerjemahan Al-Qur’an di Tiongkok: 

Pertama, Mǎ Jiān. Terjemahan Al-Qur’an dalam bahasa Tionghoa paling 
sering di gunakan adalah terjemahan yang di tulis oleh Mǎ Jiān (1906-1978). Mǎ 
Jiān merupakan Profesor Bahasa Arab di Universitas Beijing tahun 1946. 



Besari: Journal of Social and Cultural Studies 
 
 

14 
 

Terjemahan Al-Qur’an ini memiliki pengaruh terhadap dunia intelektual 
Muslim terkhusus di Tiongkok. Mǎ Jiān menempuh pendidikan di Universitas 
Al-Azhar di Mesir selama 8 tahun (1931-1937). Kemudian memulai penulisan 
terjemahan ini dimulai Tahun 1937 sampai 1945. Terjemahan ini diupayakan 
diterbitkan di Beijing pada tahun 1948 tetapi belum berhasil. Akhirnya tahun 
1949 terjemahan Al-Qur’an dan buku-buku tulisannya bisa diterbitkan di 
Héshāngwù Printing House di bawah Departemen Penerbitan Universitas Beijing 
yang diberi judul Gǔlánjīng shàngcè (古蘭經》上冊) (Spira, 2005). Kemudian 
penerbitan di lanjutkan oleh Badan Resmi Asosiasi Islam Tiongkok dari 1957 
hingga 1978.  

Terjemahan versi lengkapnya diterbitkan oleh Zhōngguó shèhuì kēxué 
chūbǎnshè yaitu sebuah badan resmi Asosiasi Islam Tionghoa pada tahun 1981. 
Mǎ Jiān melakukan penelitian secara mendalam dengan merujuk pada Tafsir-
tafsir terkenal seperti Tafsir al-Bayḍāwī, Tafsir al-Ṭabarī, Tafsir al-Rāzī, dan yang 
lainnya. Hal yang menarik dari terjemahan ini juga berpedoman dari 
terjemahan Al-Qur’an bahasa Inggris karya Yusuf Ali dan Picthall. Dalam 
pengantarnya Mǎ Jiān menggunakan prinsip dalam menerjemahkan Al-
Qur’an: 

我在翻譯的時候，力求忠實、明白、流利；在註釋的時候，不敢牽強、附會、

穿鑿。(Ketika saya menerjemahkan, saya berusaha untuk setia, jelas, dan lancar; ketika 
saya menulis komentar, saya tidak berani memaksakan atau merekayasa interpretasi) 

Dalam proses penerjemahannya, Mǎ Jiān melakukan penelitian mendalam 
dan merujuk pada berbagai Tafsir Al-Qur'an terkenal seperti Tafsir al-Bayḍāwī, 
Tafsir al-Ṭabarī, Tafsir al-Rāzī, serta lainnya. Yang menarik, ia juga 
menggunakan terjemahan bahasa Inggris dari Yusuf Ali dan Pickthall sebagai 
bahan referensi tambahan. Terjemahan Al-Qur’an ini mendapat apresiasi dari 
berbagai kalangan karena kesesuaian antara unsur sastra dan bahasa sehari-
hari sehingga terjemahan Al-Qur’an dalam bahasa mandarin ini diterbitkan 
Lembaga Kitab Suci Al-Qur’an Madinah (King Fahd Complex for Printing the Holy 
Quran) di Arab Saudi dan di sebarkan ke seluruh dunia (Asmanidar, 2015). Mǎ 
Jiān memberikan kontribusi besar dalam penyempurnaan metodologi 
penerjemahan Al-Qur’an dengan pendekatan yang lebih akademis, konsisten, 
dan komunikatif. Terjemahannya dianggap sebagai standar karena 
keberhasilannya menjaga keseimbangan antara kesetiaan terhadap teks Arab, 
kejelasan makna, dan kelancaran bahasa Mandarin atau Tionghoa modern 
(Bernikova & Nikitina, 2023). 



Adib Afhan | Studi Historis dan Kodikologis Manuskrip dan Terjemahan Al-Qur’an Abad XIII-XX di Tiongkok 
 
 

 
 
 

15 
 

Kedua, Wáng Jìngzhāi (1879-1948) yang berasal dari daerah Tiānjīn. 
Semenjak kecil Ia telah menempuh pendidikan agama islam, dan melanjutkan 
studinya di Universitas Al-Azhar pada tahun 1922. Setelah kembali ke 
Tiongkok, Wang Selama hidupnya berupaya mengartikan Al-Qur’an ke bahasa 
Mandarin (Cieciura, 2016). Wáng Jìngzhāi menerbitkan tiga terjemahan Al-
Qur’an. Terjemahan pertama tulis dengan bahasa Mandarin klasik dan kedua 
lainnya ditulis dengan bahasa Mandarin modern. Terjemahan ini merupakan 
terjemahan lengkap pertama yang dilakukan oleh Muslim Tionghoa. Lín Sōng 
menyatakan bahwa ketiga terjemahan ini adalah yang terbaik dari segala aspek. 
Penerjemahan selanjutnya ini menggunakan mandarin modern yang dianggap 
lebih matang setelah dilakukan proses penyempurnaan yang panjang. 

Wáng Jìngzhāi dikenal sebagai pelopor penerjemahan Al-Qur’an lengkap 
pertama yang dilakukan oleh Muslim Tionghoa. Kontribusinya terletak pada 
upaya sistematis menggabungkan rujukan tafsir klasik Islam dengan bahasa 
Mandarin, baik dalam bentuk bahasa klasik maupun bahasa modern, sehingga 
membuka akses awal bagi komunitas Muslim Tionghoa untuk memahami Al-
Qur’an secara tertulis dalam bahasa mereka sendiri. 

Dalam proses penerjemahan Al-Qur’an, Wang mencantumkan sumber-
sumber yang disebut secara spesifik. Seperti Tafsir al-Bayḍāwī, Tafsir Ḥusaynī 
oleh Kamāl al-Dīn Ḥusayn Kāšifī Wā‘iẓ, Tafsir al-Jalālayn, Rūḥ al-Bayān oleh 
Madarak. W (sekitar 1700 M), Rūḥ al-Ma‘ānī oleh al-Alūsī al-Baġdādī. Wáng juga 
merujuk pada sumber non-Arab seperti Key to the Qur’an oleh Imam Ahmad 
Shah serta terjemahan Muhammad Marmaduke Pickthall dari tahun 1930, The 
Meaning of the Glorious Koran. Awalnya semua nama karya non Tionghoa dan 
ditulis dalam bahasa Mandarin yang terkadang menyulitkan proses 
identifikasi. Akan tetapi, terjemahan Wang tahun 1946 baru dituliskan dalam 
bahasa Arab sehingga mempermudah proses identifikasi referensi tersebut  
(Spira, 2005). 

Dasar pembagian ayat yang digunakan Wáng kemungkinan berasal dari 
Jūnshìtǎndīngbǎo Sài'ādé gulánjīng dúběn (君士坦丁堡賽阿德古蘭讀本), sebuah 
kitab bacaan Al-Qur'an yang berasal dari Konstantinopel pada tahun 1017 H. 
Dengan merujuk pada sumber-sumber ini, jelas bahwa Wáng berupaya 
menerjemahkan Al-Qur’an kedalam bahasa Mandarin melalui basis basis 
penelitian yang mendalam terhadap berbagai tafsir dan referensi terdahulu. 
Terjemahannya, terutama edisi ketiga yang menggunakan bahasa Mandarin 



Besari: Journal of Social and Cultural Studies 
 
 

16 
 

modern, menjadi salah satu referensi utama bagi Muslim Tionghoa dalam 
memahami Al-Qur'an. 

 

B. Contoh Penerjemahan Al-Qur’an dalam Bahasa Tionghoa 

Contoh penerjemahan ini akan mengambil dari terjemahan ayat dalam 
surah al-Fātiḥah. Surah al-Fātiḥah, yang dikenal juga dengan nama 
"Pembukaan", adalah salah satu surah yang paling penting dalam Al-Qur'an. 
Surah ini merangkum dalam beberapa ayat elemen-elemen kunci dalam ajaran 
Islam, dimulai dengan pengakuan terhadap Tuhan Yang Maha Esa dan diakhiri 
dengan do’a agar diberikan petunjuk ke jalan yang benar. Dalam praktiknya, 
surah ini diformulasikan sebagai do’a dan menjadi bagian yang tak terpisahkan 
dari ritual doa harian (ṣalāt), yang wajib dilakukan oleh setiap Muslim. 

Pentingnya surah ini sangat jelas, sehingga ada alasan kuat untuk 
menganalisis terjemahannya ke dalam bahasa Tionghoa secara mendalam. 
Beberapa penelitian telah dilakukan dalam hal ini Raphael Israeli (1997) 
menulis sebuah artikel yang membandingkan terjemahan surah ini dalam versi 
Mǎ Jiān (馬堅), sebuah terjemahan dari Taiwan oleh seseorang bernama Bai 
Jianmin [mungkin yang dimaksud adalah Shí Zǐzhōu (時子周), serta sebuah 
transliterasi fonetik anonim dalam bahasa Tionghoa yang disertai komentar 
terhadap Al-Qur'an. 

Pada ayat 1 dalam analisis kalimat basmalah. Dari sisi sintaksis, Wáng 
mengartikulasikan sinonim dekat al-Raḥmān (Yang Maha Pengasih) dan al-
Raḥīm (Yang Maha Penyayang) dengan menambahkan elemen adnominal 
kontras pada kata cí 慈 (penuh kasih sayang). Namun, Wáng tidak secara 
eksplisit menyatakan dalam sintaksis apakah yang disebut Raḥmān dan Raḥīm 
itu merujuk pada Allah sendiri atau hanya pada nama-Nya (Spira, 2005). 

Sementara itu, Mǎ mempertahankan frasa kompleks adnominal yang lazim 
dalam tradisi Buddhisme, meskipun tidak banyak digunakan dalam bahasa 
sebelum masuknya Buddhisme. Tidak satu pun dari terjemahan ini berhasil 
mereproduksi asonansi (kesamaan bunyi) yang ada dalam ungkapan al-Raḥmān 
al-Raḥīm, tetapi keduanya tetap menggunakan unsur pengulangan. Dalam 
terjemahan Wáng, nama Tuhan muncul sebagai ànlāhū 按拉乎 di bagian ini, 
tetapi kemungkinan besar ini adalah kesalahan cetak dari ānlāhū 安拉乎, yang 
digunakan secara konsisten di bagian lain dalam teks. 



Adib Afhan | Studi Historis dan Kodikologis Manuskrip dan Terjemahan Al-Qur’an Abad XIII-XX di Tiongkok 
 
 

 
 
 

17 
 

Selanjutnya ayat 2, Allah sering disebut sebagai Rabb yang berarti "Tuhan, 
Penguasa, Pemelihara, dan pemilik ciptaan-Nya". Dalam bahasa Mandarin, 
kata rabb biasanya diterjemahkan sebagai zhǔ 主, yang berarti "penguasa" atau 
"pemilik". Frasa yīqiè zànsòng 一切贊頌 berarti "segala pujian" dianggap sebagai 
terjemahan berlebihan dari bahasa Arab, menyiratkan bahwa tidak ada yang 
layak dipuji selain Allah. Namun, dalam konteks ini, frasa tersebut 
dimaksudkan sebagai bentuk hiperbola yang penuh semangat (Spira, 2005). 

Selain itu, kata “quán” 全 yang berarti "seluruh" hanya berfungsi sebagai 
penekanan dan pengulangan tanpa dasar makna literal dalam bahasa Arab. 
Kemungkinan, kelebihan ini bertujuan untuk membentuk frasa empat karakter 
(chéngyǔ), yang lebih umum dalam bahasa Mandarin klasik. Perlu dicatat 
bahwa kata *zànsòng* 讚頌 ("memuji") digunakan sebagai kata kerja dalam 
terjemahan Wáng. Hal ini mungkin disebabkan oleh batasan tata bahasa dalam 
bahasa Mandarin Klasik terkait subjek semacam ini.   

Terjemahan Wáng juga mengulang kata *zhǔ* 主"penguasa", kemungkinan 
untuk memperjelas struktur sintaksis. Sementara itu, dalam terjemahan Mǎ, 
terdapat frasa quán...zhǔ 全...主 yang menunjukkan tata bahasa bergaya Eropa 
dan secara ritmis terasa kurang alami karena menggunakan kata benda satu 
suku kata sebagai kepala frasa.  Terjemahan yang lebih tepat seharusnya 
berbunyi "Kami memuji Allah, Tuhan yang...", yang dalam konteks ini 
menunjukkan bahwa terjemahan bahasa Mandarin kurang tepat dalam 
menangkap makna rahmat Allah. 

 

3. SIMPULAN 

Dari uraian di atas, dapat diambil beberapa kesimpulan bahwa Manuskrip Al-
Qur'an di Tiongkok pada abad ke-13 dan ke-14 banyak dipengaruhi oleh gaya 
desain Al-Qur'an dari Asia Tengah, yang dibawa oleh komunitas Muslim imigran 
melalui Jalur Sutra. Bukti historis menunjukkan bahwa manuskrip ini tidak hanya 
diturunkan melalui tradisi lisan tetapi juga melalui salinan fisik yang berpindah 
bersama para imigran, terutama pada masa Dinasti Yuan. Keberadaan manuskrip 
tersebut diperkuat oleh catatan sejarah, tradisi lisan komunitas Salar, serta temuan 
manuskrip di Xinjiang yang memiliki kemiripan dengan naskah Al-Qur’an dari 
Asia Tengah. Manuskrip ini dibuat untuk masyarakat Muslim yang kaya, masjid, 
dan tokoh berpengaruh di pemerintahan. Pengaruh gaya arketipe Asia Tengah 
menyebar luas ke berbagai wilayah di Tiongkok, mencerminkan kesinambungan 



Besari: Journal of Social and Cultural Studies 
 
 

18 
 

budaya dan tradisi penyalinan Al-Qur'an di kawasan tersebut. Manuskrip Al-
Qur’an di Tiongkok dari abad ke-15 hingga ke-17 memiliki keseragaman dalam 
desain, dekorasi, dan penulisan, mencerminkan tradisi konservatif yang bertahan 
lama. Konsistensi ini menunjukkan bahwa teknik dan gaya produksi manuskrip 
Islam di Tiongkok tetap stabil tanpa banyak perubahan selama berabad-abad. 

Selanjutnya, penerjemahan Al-Qur'an ke dalam bahasa Mandarin mengalami 
keterlambatan karena adanya keterasingan intelektual Muslim Tionghoa dari dunia 
luar serta kendala linguistik dan budaya yang berbeda juga menjadi tantangan 
utama. Terjemahan pertama baru muncul pada 1927 oleh non-Muslim dan kurang 
diterima oleh komunitas Muslim. Baru pada 1932, Muslim Tionghoa mulai 
menerjemahkan Al-Qur'an sendiri, dengan karya penting seperti Gǔlánjīng yìjiě oleh 
Wáng Jìngzhāi dan terjemahan standar oleh Mǎ Jiān (1981). Sejak itu, penerjemahan 
terus berkembang, baik dalam jumlah maupun pendekatan, untuk menjangkau 
lebih banyak pembaca Muslim di Tiongkok. 

Secara akademik, penelitian ini memberikan kontribusi penting bagi 
pengembangan studi Al-Qur’an, sejarah Islam di Tiongkok, dan kajian 
penerjemahan (translation studies). Dalam konteks studi Al-Qur’an, penelitian ini 
memperluas cakupan kajian dengan menempatkan penerimaan dan transmisi Al-
Qur’an di wilayah non-Arab sebagai bagian dari dinamika keilmuan Islam global. 
Dari perspektif sejarah Islam di Tiongkok, temuan penelitian ini memperkuat 
pemahaman mengenai peran komunitas Muslim minoritas dalam 
mempertahankan tradisi keagamaan melalui produksi manuskrip dan 
penerjemahan teks suci. Sementara itu, dalam kajian penerjemahan, penelitian ini 
menunjukkan bahwa penerjemahan Al-Qur’an tidak semata-mata merupakan 
proses linguistik, tetapi juga praktik kultural yang dipengaruhi oleh kondisi sosial, 
ideologis, dan intelektual penerjemah. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan 
dapat menjadi rujukan bagi studi lanjutan yang mengkaji interaksi antara teks suci, 
bahasa, dan budaya lokal dalam konteks masyarakat Muslim minoritas. 

 

REFERENSI 

Asmanidar. (2015). Potret Tamaddun Islam di Negeri “Tirai Bambu” (Mulai dari 
Masa Dinasti Tang hingga Republik Rakyat China). Jurnal Ilmiah ISLAM 
FUTURA, 14(2), 190–217. https://doi.org/10.22373/jiif.v14i2.329 

Baarda, T. C. (2018). Firmly Established In Early 20 Th -Century Orientalism: 
Alphonse Mingana Among His Fellow Scholars. Hugoye: Journal of Syriac 



Adib Afhan | Studi Historis dan Kodikologis Manuskrip dan Terjemahan Al-Qur’an Abad XIII-XX di Tiongkok 
 
 

 
 
 

19 
 

Studies, 19(1), 3–34. https://doi.org/10.31826/hug-2018-190102 
Beheshti, S. V., Fallahzadeh, A., & Khani, A. (2024). History of Islam in China (From 

the Tang Empire to the End of the Qing Empire, 907–1912 CE). Quarterly 
Research Journal of Islamic History, 14(56), 68–85. 
https://doi.org/10.61882/islamhistory.1.56.68 

Bernikova, O. A., & Nikitina, E. A. (2023). Translations of the Qurʼān into Chinese: 
Peculiarities of the names of suras. Islam in the Modern World, 18(4), 65–84. 1   
https://doi.org/10.22311/2074-1529-2022-18-4-65-84 

Broomhall, M. B. A. (1910). Islam in China: A Neglected Problem. Morgan & Scott, Ltd.  
Chang, H. Y. (1987). The Hui (Muslim) minority in China: an historical 

overview. Institute of Muslim Minority Affairs. Journal, 8(1), 62–78. 
https://doi.org/10.1080/02666958708716017 

Cieciura, W. (2016). Ethnicity or Religion?: Republican-Era Chinese Debates on 
Islam and Muslims. In Jonathan N. Lipman (ed.), Islamic Thought in China: Sino-
Muslim Intellectual Evolution from the 17th to the 21st Century. Cambridge 
University Press. 

Curtis, E. B. (2020). Chinese and Islamic calligraphy: A harmonious blend. In E. B. 
Curtis (Ed.), Chinese-Islamic Works of Art, 1644–1912 (pp. 535-553). Routledge. 

Dillon, M. (1999). China’s Muslim Hui Community: Migration, Settlement and Sects. 
Psychology Press. 

Fraser, M. (2022). Beyond the Taklamakan: The Origins and Stylistic Development 
of Qurʾan Manuscripts in China. In M. Gibson (ed.). Fruit of knowledge, wheel of 
learning : essays in honour of Robert Hillenbrand. Gingko. 

Huda, M. K. (2020). Penyebaran (Kitab) Hadis di Tiongkok. AL ISNAD: Journal of 
Indonesian Hadith Studies, 1(1), 33–42. https://doi.org/10.51875/alisnad.v1i1.26 

Iqbal, I. (2018). Islam di Cina Dalam Tinjauan Historis. Tajdid: Jurnal Pemikiran 
Keislaman Dan Kemanusiaan, 2(2). https://doi.org/10.52266/tadjid.v2i2.171 

Kooria, M. (2022). Etiquette of manuscripts: Legal discourses on writing and 
preserving. In Social Codicology: The Multiple Lives of Texts in Muslim Societies. 
Brill 

Lei, W. A. N. (2017). The Earliest Muslim Communities in China. King Faisal Center 
for Research and Islamic Studies. 

Muhsin, M. (2007). Islam di Antara Arab, Cina dan Nusantara . 
Najamuddin, N. (2016). Islam Di Cina. Tasamuh: Jurnal Studi Islam, 8(1), 87–98. 

Retrieved from https://e-
jurnal.iainsorong.ac.id/index.php/Tasamuh/article/view/42 



Besari: Journal of Social and Cultural Studies 
 
 

20 
 

Royani, A., & Mahyudin, E. (2021). Kajian Linguistik Bahasa Arab. Publica Institute. 
Spiessens, E. (2023). China’s Islam in Xinjiang: From Functionalization to Elimination. 

Universiteit Leiden. https://hdl.handle.net/1887/3590432 
Spira, I. (2005). Chinese Translations of the Qur’ān: A Close Reading of Selected Passages. 

Oslo University. 
Wang, W. (2022). The Evolution of Chinese Muslim’s Classical Learning and 

Schools in the Ming and Qing Dynasties. Religions, 13(6), 553. 
https://doi.org/10.3390/rel13060553 

Wekke, I. S., & Rusdan, R. (2017). Minoritas Muslim di China: Perkembangan, 
sejarah dan pendidikan. Ijtimaiyya: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam, 
10(1), 143-174. https://doi.org/10.24042/ijpmi.v10i1.2359 

Ye, Z. P., Mat Enh, A., & Mansor, S. (2024). The Internationalisation of Muslim 
Chinese Ummah During the Tang Dynasty. SINERGI : Journal of Strategic 
Studies & International Affairs, 4(2), 106–116. 
https://doi.org/10.17576/sinergi.0402.2024.08 

 
  
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


